


יוצא לאור על-ידי:
 אש"ל – הכנסת אורחים

המחלקה הרוחנית
 הפקה: מחלקת ההוצאה לאור של

מרכז חב"ד העולמי לקבלת פני משיח
744 איסטערן פארקווי, ברוקלין, ניו-יורק

טל': 778-8000 (718)  פקס: 778-0800 (718)



בפתח הקובץ 
בעיצומה של עבודת פרך מייגעת במצרים, מופיע משה רבינו ומבשר לעם העבדים את 
בשורת חייהם, במילים המקובלות במסורת עוד מזמן יעקב אבינו "פקד פקדתי אתכם", 
גם היעלמותו הפתאומית של משה למדין בשיאה של הבשורה והגברת הגזירות והעבודה 
חרף  בדבריו,  להאמין  הם ממשיכים  בנבואת משה,  היהודים  אמונת  את  שוברים  לא   –

המציאות הנראית הפוכה לחלוטין... "ויאמן העם".

האירועים ממשיכים להתגלגל במהירות, והנה מגיע הרגע בו עם ישראל חוצה בהצלחה 
את ים סוף האדיר שנקרע לשניים, בנס אלוקי שמיימי ומופלא. העם, שעד לא מזמן עבדו 
בעבודות פרך מתישות בארץ מצרים, נגאל כעת מעבדות לחרות בניסים גלויים ובמופתים 

עצומים שלא יישכחו לעד.

הצבא המצרי האדיר שרדף אחריהם, על כל חייליו טובע בים סוף מול עיניהם, והים 
כמו משליך את רכושם, כספם וזהבם של מצרים אל החוף, אל בני ישראל. השמחה במחנה 
האומה  רבינו.  משה  של  נבואתו  במילואה  התגשמה  זה  ברגע  שחקים,  מרקיעה  ישראל 
ששיעבדה את עם ישראל במשך מאות שנים הובסה והוכחדה תוך זמן קצר ביותר, כשעם 
ישראל מקבל ללא כל מאמץ את כל רכושה, כעין תשלום על מאות שנים של עבודת פרך...

"ויראו העם את ה', ויאמינו בה' ובמשה עבדו" – מאז ועד היום נחקקה בתודעת העם 
 – הדור  בנשיא   – עבדו'  ב'משה  האמונה  עם  ומאוחדת  השלובה  בה'  האמונה  היהודי 
אתפשטותיה דמשה בכל דרא ודרא, איש האלוקים העומד בין ה' ובינינו, אשר 'שכינה 

מדברת מתוך גרונו' ודבר אחת מדבריו אחור לא ישוב ריקם.  

***

"כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות" גם בדורנו השביעי, שוכנת בלב כלל ישראל 
שנות  עשרות  כשבמשך  שליט"א,  המשיח  מלך  הרבי  דורנו  בנשיא  האיתנה  האמונה 
נשיאותו דרוכים החסידים למוצא פיו ומקבלים בביטול מוחלט ואמונה פשוטה כל מילה 
מדבריו הקדושים, כשהם נוכחים לראות פעם אחר פעם כיצד אף מילה אחת מדבריו לא 

נופלת ארצה. 



האמונה והפצתה 6

זכינו לחיות בדור בו שלח הקב"ה את הרבי שליט"א לגאול אותנו ולהוציאנו מהגלות 
אנו  וגם  בא"  זה משיח  "הנה  הרבי:  הגאולה של  בשורת  את  קיבלנו  לגאולה השלימה. 
נתקלים באותו נסיון – כשמשה שבדור נעלם לפתע מעינינו – אך למרות הכל  ממשיכים 

– להאמין בה' ובמשה עבדו. 

סיפורי החסידים מלמדים אותנו על שנאתם היוקדת לעמלק – זה המקרר והמצנן את 
החמימות והחיות החסידית לכל דבר שבקדושה. כחסידים בדור השביעי, בתקופת התגלות 
גם את כל  ולהחיות  כדי לחיות עם משיח  יומיומית.  זו מלחמה  מלך המשיח – עבורנו 
סביבתנו, כדי לשמור על החיות והלהט בעבודת השליחות היחידה, כדי לא ליפול ח"ו 
בצד ה'לעומת-זה', כדי להישאר קשורים בצד הקדושה – בצד האמונה ברבי מלך המשיח 
אותה  להבעיר  חייבים  על האש,  חייבים לשמור  אנו   – ונבואותיו  דבריו  ובכל  שליט"א 

בליבנו בכל יום מחדש. 

כדי שח"ו לא נתקרר ולא נושפע מקליפת העמלק, אנו חייבים לשמור על החיות – אותה 
אנו שואבים בלימוד ה'דבר מלכות' בצפייה במראות הקודש משיחותיו והתוועדויותיו של 
הרבי שליט"א ובפרט אלו של נ"ג-נ"ד בעידוד שירת 'יחי אדוננו', בהתוועדויות חסידיות 
ספוגות אמונה במשיח והמעשה הוא העיקר – בפועל ממש – בעיסוק נמרץ בעבודתנו 
העיקרית: להכין את העולם כולו לקבלת פני הרבי שליט"א מליובאוויטש – משיח צדקנו. 

להפיץ, לפרסם, ללמד, להסביר ולהנחיל את בשורת הגאולה לכל אנשי הדור.

 ***

אל מול רוחות זרות המנשבות ומטילות ספיקות וקירור, אנו ניאחז ונשאב כוחות מדברי 
ואם מישהו חושב שכל אותם  הוידיאו,  ובצילומי  הנשיא המפורשים בשיחות, המענות 
ספקנים נולדו אתמול, בא מכתבו של החסיד ר' מענדל וועכטער מחודש תמוז ה'תשנ"ג 
ומגלה לנו כי ימיהם – כימי בשורת הגאולה של הרבי שליט"א, כשכבר אז הוא כותב כי: 

בתקופה  בהם  נמצאים  שאנו  הנוראים  וההסתרים  ההעלמות  בגלל  הצער,  "למרבה 
לדעות  ההסתרים  גרמו  הרבה  אצל  אשר  עד  בזה,  ההתעוררות  מאד  נחלשה  האחרונה, 

בקצה ההפכי רח"ל. 

היא  בא"  זה  ש"הנה  ההודעה  אשר  נאמר  שבה  תנש"א,  שופטים  ש"פ  של  השיחה 
"נבואה ברורה", שיחה שהפיחה רוח חיים בכולם – הנה מאחר שעברו כבר כשנתיים 
ימים ולצערנו הכי גדול עדיין לא זכינו להתגלותו המלאה של המשיח, נגרם בזה שהתחילו 
ללמוד בשיחה )ובשאר שיחות הגאולה( כל מיני "פשעטלאך" ופירושים זרים ומשונים, 
שהצד השווה שבהם הוא לקרר את האמת הפשוטה, שמשיח עומד להתגלות עתה ממש, 

ובעולם הזה הגשמי כפשוטו ממש.



7כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

ואף שהדברים פשוטים ומפורשים בכל השיחות, עם כל זה, מצד גודל ההעלם וההסתר, 
שנמשך כל כך הרבה זמן, כבר כשל כח הסבל, ואצל כמה וכמה החל לאכול בהם היאוש. 
וכתוצאה באו לידי הפירושים השונים והמשונים בענין "משיח נאו". ועל כן, כדי לחזק 
את האמונה ואת ההבנה הפשוטה בשיחות כ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א, שואל אני 

אם אוכל לפרסם את הדברים הבאים: 

"למרות גודל ההעלם וההסתר שנמשך כל כך הרבה זמן, לא נשתנה שום דבר. הנבואה 
של כ"ק אדמו"ר שליט"א ש"הנה זה בא" היא נבואה ברורה, פשוטו כמשמעו, בעולם 
הזה הגשמי למטה מעשרה טפחים, שבדורנו זה, דור השביעי, יבא ויתגלה מלך המשיח 
נשיא הדור, ודורנו זה יזכה לגאולה האמיתית והשלימה, וכ"ק אדמו"ר שליט"א בראשינו, 
ודבר זה אינו תלוי בשום דבר, ובשום תנאי, וכפס"ד הרמב"ם בהל' יסודי התורה ש"כל 

דבר טובה שיגזור האל אפילו על תנאי אינו חוזר", 

את מכתבו סיים הרב וועכטער בשורת המחץ, המהווה כיום את תמצית חיינו ומהותנו: 
"והדבר היחידי שתלוי בנו – שע"י האמונה בזה והפצתה, אפשר לזרז את זה ולגרום לכך 

שיהיה בחסד וברחמים".

ברכתו  זה  על  ונתן  לחיוב  הק'  בראשו  נענה  הרבי שליט"א,  לפני  זה  מכתב  כשקראו 
הקדושה. 

 ***

נפשנו  ולמסור את  זה, ברגעי הגלות האחרונים, עלינו להקדיש את חיינו  גורלי  בזמן 
לעניין זה שהוא "היחיד התלוי בנו" – חיזוק האמונה והפצתה – אודותיה נסוב הקובץ 

שלפניכם, הנחלק לשלושה שערים: 

שער האמונה – הסוקר את ראשיתה והשלשלותה של אמונת העם היהודי בגאולה על 
ידי מלך המשיח ואמונתם של תלמידים בכל הדורות כי רבם הוא הוא ה'משיח שבדור', 
ובתקופתנו  השביעי  בדורנו  ובפרט  חב"ד  ימי  בדברי  זו  אמונה  של  לביטויה  ממשיך 

המיוחדת. 

שער הפצתה – הפותח בביאור ענינה של ההפצה בכלל בעניני יהדות, תורה ומצוות 
– ככל דבר אמיתי הדוחף את היהודי החי עימו – להפיצו ולפרסמו בסביבתו, וממשיך 

לעניננו – בהפצת בשורת הגאולה של הרבי שליט"א וזהותו כמלך המשיח. 

והיסוד להמשך אמונתם של  יבואר הבסיס  השער החותם – 'אמת ה' לעולם' –  בו 
החסידים, גם בזמן כזה של 'העלם והסתר' היוצר את ניסיון האמונה האחרון בו עומד עם 
ישראל בגבורה, בהיצמדות מוחלטת ל'אמת ה'' בדברי תורתנו הקדושה ובדברי הנביא – 

שלא חל בהם שום שינוי, והם עומדים בתוקפם 'לעולם'. 



האמונה והפצתה 8

בסוף הקובץ באה 'הוספה' מיוחדת –  'שיח המשפיעים' – רב שיח מיוחד עם קרוב 
למניין משפיעים חסידיים מישיבות חב"ד בארץ ובעולם, המשוחחים אודות עניני השעה 

ומלבנים, דנים ומנתחים את השאלות העולות בנושא החשוב. 

לכל אורכו, מלווה הקובץ במאמרי משפיעים, התוועדויות חסידיות וראיונות מיוחדים, 
לצד תמונות, מסמכים וקטעי ארכיון בנושא. תודתנו נתונה למערכת גליון 'בית משיח' – 
השבועון העולמי להפצת בשורת הגאולה' וכן למערכת 'ועד חיילי בית דוד' – על החומר 

החשוב מארכיונם העשיר. 

גדול ביטחוננו כי קובץ זה יחזק ויגביר חילים לעבודה זו של האמונה והפצתה – על ידה 
נזכה כבר תיכף ומייד "לזרז ולגרום שיהיה בחסד וברחמים" ונזכה לראות בעינינו הגשמיות 
תו האמיתית של כל  את ההתגלות המלאה והמושלמת בעולם הזה הגשמי, ותתגלה פנימ
על העולם  בגילוי מלכותו של הרבי מלך המשיח שליט"א  ובמשה,  בה'  יהודי כמאמין 
כולו – ויאמר כל אשר נשמה באפו: יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד! 

ומלכותו בכל משלה. 

 אש"ל – הכנסת אורחים 
מחלקת הוצאה לאור



9כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג



האמונה והפצתה 10

פרקי היסטוריה
האם הקביעה שהרבי הוא משיח היא חידוש של חסידי חב''ד? מדוע כונה 
יצא  הריי''צ  כשהרבי  החסידים  פרסמו  ומה  זה?  בשם  צדק'  ה'צמח  הרבי 
ב'קול קורא' ש"לאלתר לגאולה"? • סקירה מרתקת ומקיפה אודות הרגש 

החסידים במשך הדורות

מה זה בכלל משיח? 

ישנם לא מעט יהודים, ובהם גם רבים מקרב קהל שומרי התורה והמצוות, שרואים את 
ידע להסביר מה  וביאת המשיח כנושא מעורפל ומעומעם שאיש לא  נושא הגאולה  כל 
בדיוק יקרה שם. והרי נאמר במפורש ש"לא ידע אדם איך יהיו הדברים עד שיהיו"! לא 
משנה בכלל שזה נאמר בנוגע לנושא מאוד ספציפי בגאולה, אולם אצלם כל עניני הגאולה 
הם כאלה, מכיון שהם לא לומדים גאולה ומשיח, וממילא הם באמת לא ידעו איך יהיו 

הדברים עד שיהיו...

כך גם בנוגע לנושא זהותו של משיח: ישנם החושבים שמשיח צריך להיות איזה צדיק 
המיוחלת  הבשורה  ובפיו  לבן  חמור  על  רכוב  כשהוא  אחד  בהיר  ביום  שיתגלה  נסתר 
ש"הגיע זמן גאולתכם". לפעמים אף ניתן לפגוש יהודים שחושבים שגאולה זה מין אוירה 
פסטורלית ומיוחדת שתשרור בעולם יום אחד, אולם הם כלל לא בטוחים שיהיה איש גשמי 

בדמות מלך המשיח שהוא זה שיביא את הגאולה.

הגאולה  שנושא  מיד  מגלים  מקרוב,  הנושא  את  ובודקים  בספרים  מעט  כשמעיינים 
והמשיח כתוב בספרים בצורה ברורה ומפורשת. אין הרבה מה להתבלבל. גדולי ישראל 
בדורות הקודמים כבר דנו בהרחבה בסוגיות הגאולה והעלו את מסקנותיהם על גבי הכתב 
גשמי  כאיש  ומציאותו  המשיח  מלך  של  לזהותו  בנוגע  גם  וההלכה.  הפלפולים  בספרי 

וממשי, כבר נכתב רבות בספרות היהודית וצריך רק לפתוח את הספרים וללמוד.

אחד המקורות היותר קדומים שעוסקים בנושא זה של מלך המשיח כאיש גשמי, נמצא 
בגמרא במסכת סנהדרין )דף צט, א(, שם מביאה הגמרא את דברי רבי הלל ש"אין להם 
משיח לישראל" "אלא הקב"ה ימלוך בעצמו ויגאלם לבדו" )רש"י( – רבי הלל טען שאת 
הגאולה יחולל הקב''ה בעצמו, ללא איש גשמי בדמות מלך המשיח שינהל את הגאולה 



11כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

לעינינו הגשמיות. אולם מיד ממשיכה הגמרא ומביאה את דבריו החריפים של רב יוסף 
כנגד דברי רבי הלל. רב יוסף אמר "שרא ליה מריה" – שה' יסלח לו – על הדברים הנוראים 

שהוא אמר... בודאי שיהיה מלך המשיח! כך כתוב בספרי הנביאים וכך אכן יקרה!

ואכן ה'חתם-סופר' כותב להלכה בפועל )יו''ד סימן שנ''ו(, שלאחר שלילת הגמרא את 
דברי רבי הלל ומסקנתה שהגאולה תיעשה דווקא על-ידי בן אדם גשמי – מלך המשיח, 
הרי היום, האומר כדעת רבי הלל ש"אין להם משיח לישראל", הרי הוא כופר בכלל התורה.

וכך גם כתב הרמב"ם בהלכות מלך המשיח )פי''א ה"א(: "המלך המשיח עתיד לעמוד 
נביאים בלבד הוא  בו, או מי שאינו מחכה לביאתו, לא בשאר  וכל מי שאינו מאמין   .  .
כופר אלא בתורה ובמשה רבינו". – אפילו יהודי שמאמין בגאולה, אולם הוא לא מאמין 
שהגאולה תהיה על-ידי מלך המשיח, בשר ודם – הרי הוא כופר בכל התורה כולה! )וכפי 
הנ''ל  הרמב''ם  דברי  את  הקודש  משיחות  באחת  שליט''א  המשיח  מלך  הרבי  שביאר 
)התוועדויות תשמ''ו ח''א ע' 135(: "וכל מי שאינו מאמין בו – במלך המשיח, נשמה בגוף 

גשמי( כופר בתורה ובמשה רבינו"(.

יוצא אם כן שמלך המשיח צריך להיות בן אדם גשמי, מציאותי, שאפשר לראות אותו 
ולהצביע עליו שהוא המשיח. ולא רק אפשר...

היות ו"אני מאמין בביאת המשיח . . אחכה לו בכל יום שיבוא", מוכרח להיות שבכל יום 
ובכל דור, יהיה בעולם צדיק שהוא ראוי להיות מלך המשיח, ובאם עם ישראל יזכו ויהיו 
זכאים באותו דור לגאולה – הרי שאותו צדיק יתגלה בפועל כמלך המשיח ויגאל אותם 

בגאולת עולמים. 

הצדיק הזה איננו צדיק נסתר שאיש לא ידע ולא שמע עליו ורק כאשר תגיע עת הגאולה 
הוא יתגלה ויגאל את עם ישראל. ההיפך הוא הנכון – מלך המשיח כבר בזמן הגלות משמש 
כמנהיג של עם ישראל, ומשום כך הצביעו יהודים בכל הדורות על דמות של יהודי צדיק 

בדורם שראוי להיות מלך המשיח.

משיח שבכל דור

כבר בגמרא )סנהדרין צח, ב( אנו מוצאים תנאים ואמוראים שאמרו עליהם שהם ראויים 
להיות משיח. החל מרבינו הקדוש, רבי יהודה הנשיא, שגדול תלמידיו, האמורא המפורסם 
רב, אמר עליו שהוא ראוי להיות משיח. באותה סוגיא מביאה הגמרא עוד כמה אמוראים 
שאמרו עליהם שהם המשיח. "דבי רבי שילא אמרי שילה שמו . . דבי רבי ינאי אמרי ינון 
שמו )כמו ינאי(  . . דבי רבי חנינה אמרי חנינה שמו", רבי עקיבא אמר על בר כוזיבא "דֵין 

הוא מלכא משיחא" )–זהו מלך המשיח( וכו' וכו'.



האמונה והפצתה 12

חשוב לציין, שבשיחת ש''פ תזריע–מצורע תנש''א, הביא הרבי מלך המשיח שליט''א 
הסוגיא  על  רש''י  דברי  עם  יחד  דור,  שבכל  המשיח  אודות  מהגמרא  הנ''ל  הסוגיא  את 
בעצמו  שהרב  רש''י,  מלשון  הרבי  ומדייק  שמו",  אחר  דורש  היה  אחד  ש"כל  שמסביר 
היה מלמד את תלמידיו לומר עליו שהוא המשיח "ולא שהתלמידים חידשו ששמו כשם 
רבם". – ממש כמו הרבי מלך המשיח שליט''א בעצמו שלא אחת אמר ש"נשיא הדור הוא 
המשיח שבדור", ו"ב' שמותיו של הצמח צדק הם שמותיו של מלך המשיח", ואין כאן 

המקום להאריך בזה.

בכל אופן, לאורך כל הדורות היה זה דבר פשוט, שיהודים הצביעו על צדיק הדור כאיש 
שראוי להיות מלך המשיח. אין זה חידוש של חסידי חב''ד בדור השביעי או של הרבי 
בעצמו, אלא כך היה נהוג תמיד בעם ישראל, מדורי דורות. איש לא התבייש לדבר על כך 

ולפרסם זאת בפומבי. האמינו בכך בלב שלם וחיו בפשטות עם האמונה הזו.

ברורות  במילים  הדברים  את  מסכם  ע'(  כלל  האל"ף  מע'  השדה  )פאת  חמד'  ה'שדי 
)הציטוט דלקמן כפי המופיע בקונטרס בית רבינו שבבבל הערה 58. ההדגשות במקור(: 
"בדרך הזה הי' משוער אצלם בכל דור מי הוא . . רבינו הקדוש . . בדורו אמרו וידעו שהוא 
. . וכן הוא בכל דור ודור צ"ל אחד מוכשר שמא יזכו, ועפ''ז כתבו ג''כ תלמידי  המוכן 

האר''י ז''ל שבימיו הי' האר"י ז"ל", ומסיים "וכ"ז הוא פשוט".

הרבי, החסידים והאמונה

משך תקופה מסויימת הלך הדבר ודעך מעט. אנשים כבר לא כל כך היו מצביעים על 
דמות של צדיק מסויים שהוא יהיה המלך המשיח והדבר נשאר אצל בודדים בלבד. עם 

התגלותה של תורת החסידות חזר הנושא ועלה שוב לכותרות... 

מי מאיתנו לא מכיר את 'רשימת שמעון הכופר' מספר התולדות של אדמו''ר הזקן, שם 
מסופר על 'משכיל' אחד שניסה להכניס את לימודי הכפירה של המשכילים גם בין שורות 
החסידים, כשתוך כדי מספר שם אותו 'משכיל' בפשטות, שחסידים היו קוראים לחדרו של 

אדמו''ר הזקן 'היכל המשיח'.

שני דורות אחר כך, אצל נכדו של אדמו''ר הזקן, קיבל נשיא החסידות את התואר 'הצמח 
צדק'. אחת הסיבות לכך היא משום שהחסידים שבאותו הדור האמינו שהרבי שבדורם הוא 
המשיח, עליו נאמר "איש צמח שמו", "והיה צדק אזור במתניו", וכדי לרמז על אמונה זו, 

כונה הרבי בשם "הצמח צדק" )התוועדוית תשמ"ז ח"א ע' 266(.

בהמשך, אצל הרבי הרש''ב, אנו מוצאים התבטאות מפורשת של הרבי הרש''ב עצמו, 
בה אומר כמעט מפורשות שהוא המשיח שבדורו )ספר השיחות תורת שלום ע' 176(. הרבי 



13כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

מסביר שם שהבטחת הקב''ה לדוד המלך "שלא יכבה נרו לעולם ועד", מתייחסת לנשיאי 
החסידות שתמשיך עד ביאת משיח – הבעש''ט, המגיד, אדמו''ר הזקן, וכל שאר נשיאי 

החסידות, מכיוון "אז מיר זיינען דאָך פון דוד'ן" )אנחנו הרי מדוד(...

בדברי ימי החסידים מופיעים עוד סיפורים רבים בענין זה אולם אין כאן המקום להביא 
את כולם. וכדלהלן.

כך היה אצל כל נשיאי החסידות. תמיד 
המשיח.  שהוא  רבם  על  אמרו  חסידים 
אולם בדור השביעי, עם עלותו של הרבי 
נשיאות  כס  על  שליט''א  המשיח  מלך 
חב''ד, קיבלו הדברים תוקף אחר לגמרי...

 מתי התחילו לדבר על
משיח בחב"ד? 

חלקים  שני  בין  להבדיל  יש  ראשית, 
חופפים, אך שונים: נושא המשיח בכלל, 

והזיהוי – הרבי הוא משיח.

הרבי  לדבר  החל  בכלל,  משיח  על 
הרש"ב נ"ע )זאת, כמובן, בנוסף לאמונה 
ולציפיה שעוררו עליה כל גדולי ישראל( 
ישיבת "תומכי תמימים"  בזמן שיסד את 
עדיין   – זה  גם  אך  דוד.  בית  חיילי   –
מצינו  לא  פעילה.  לא  "מרחפת",  בצורה 
שעסקו  חסידים,  קבוצת  או  חסיד,  בזמנו 

מעבודת  חלק  היה  לא  עדיין  משיח  בזה. 
החסידים. 

תאוצה וקפיצת-מדרגה הייתה בשנת תש"א, עם ההוצאה לאור של ה"קריאה והקדושה". 
אחר-כך, ביתר שאת, עם פירסום ה"קול קורא" של "לאלתר לתשובה לאלתר לגאולה". 
ופירסמו בכל שיטות הפירסום  נ"ע עסקו בלהט רב בענין הגאולה  חסידי הרבי הריי"צ 
המיושנות ע"ד ביאת המשיח )בשנה ההיא החלו לדבר גם על כך שהרבי הריי"צ נ"ע הוא 
המשיח. הדבר התקבל אצל עדת החסידים בוודאות, על אף שהיו גם מתנגדים מסויימים 

מ"גדולי ישראל" דאז(. 

לאלתר לגאולה!

לא  דמיון.  אינו  לגאולה!״  ״לאלתר 
אך איחול דתי. לא. עכשיו זוהי קריאת 
הזמן! הגאולה היא מאחורי כתלנו, היא 
באה בצעדים המהירים ביותר. מבצרים 
יתהפכו  ומדינות  עמים  כשבבים,  יפלו 
״ודבר  תזדעזע  הארץ  כל  לילה,  בין 
נביאיו  ע״י  ה׳  דבר   – יקום״  אלוקינו 

יקויים עכשיו בדורנו אנו!

בחיים  להישאר  ראויים  נהיה  הבה 
החלק  עם  שלמים  להיות  הדור!  עם 
וכיהודים  האנושות.  של  המובחר 
יכולים אנו להשיג זאת רק ע״י תשובה 
שלמה תקיפה, ע״י אמונה רצינית בדבר 
ועי״ז  צדק,  לגואל  הציפייה  ע״י  ה׳, 

שנהיה ראויים לקבל את פניו.

)הרבי הקודם – ט"ז סיון תש״א(



האמונה והפצתה 14

מספר ר' משה סלונים: החסיד ר' בערל בוימגארטן ע"ה, היו לו כמה שליחויות בנושא 
זה. הוא היה נוהג להיכנס לעיתים תכופות ליחידות אצל הרבי הריי"צ נ"ע. באחת הפעמים 
אומר  אני  ואילו  יבוא,  שמשיח  אומר  שלך  הרבי  לו:  אמר  מסויים  ש"גדול"  לרבי  סיפר 
שלא יבוא. כששמע זאת הרבי נ"ע הרצינה ארשת פניו והיה ניכר ששבור הוא מכך מאד. 
היו שראו בדבר בחינה של "נצחו אראלים את המצוקים", והיו שאמרו כי מלכתחילה לא 

נאמרו דברי הריי"צ נ"ע אלא על הרבי שליט"א שהגיע באותה שנה לארה"ב. 

בשנותיו  כך  על  לדבר  נ"ע  הריי"צ  הרבי  הפסיק  הזו,  הגדולה  ההתעוררות  למרות 
האחרונות בעלמא דין )תש"ח–תש"י(. היה פעם גם ביטוי )בעקבות מה שקרה בארה"ק 

בתש"ח(: "מ'האט דאס פארוורסערט" )המיסו זאת במים...(. וכך כמעט דעך הכל.

במשך שנות הנשיאות, החל מתשי"א, פיתח הרבי מלך המשיח את נושא המשיח בכלל. 
בצורה  לומר  אפשר  בזה.  דגש  היה  לא  עדיין  הראשונות  בשנים  בשלבים.  נעשה  הדבר 
שעה,  כבהוראת  קלה  התעוררות  רק  ממשית,  התעוררות  הייתה  לא  תש"ל  שעד  כללית 
כמו למשל, שהורה בשנה מסויימת ללכת לכותל המערבי בתשעה באב ולעבור על הגהות 
ה"צמח צדק" על מגילת 'איכה', או התעוררות בעקבות מלחמה שפרצה וכדומה. משנת 
תש"ל ואילך, החל הרבי מה"מ לומר שיחות ארוכות יותר בנושא משיח וגאולה. כמו"כ 

התמקד בביאור דברי הרמב"ם בסוף הלכות מלכים, וכיו"ב. 

משנת תש"מ עלה המשיח על סדר היום באופן ממשי. הדבר הפך לנחלת קהל החסידים. 
הרבי יזם ועודד פעולות שונות כמו הקריאה: "אנו רוצים משיח עכשיו", והצעקה של "עד 
מתי". במשך כל השיחות המחיש הרבי את אפשרות התגלות המשיח בכל רגע. הרבי היה 
מסיים שיחות בכך שהנה עוברים אנו לארץ הקודש ועומדים מול ביהמ"ק השלישי. בצורה 
זו הכניס את קהל החסידים לאווירת הגאולה. עד כדי כך המחיש הרבי את הדבר, שלפעמים 
נהיה כבר בירושלים עיר  יהיה עם ה"ברכה אחרונה", כשבעוד רגעים אחדים  שאל מה 

הקודש.

כמה פעמים דיבר הרבי על כך שלא עושים מספיק בענין הגאולה. פעם אמר: "מדברים 
כל כך הרבה ואפילו מודעה אחת לא היתה בעיתון". או שאמר: "יעשה כל אחד חשבון 
צדק בנפשו מתי חשב פעם אחרונה על משיח". מאות פעמים שפך הרבי את ליבו בכאב 

מדוע עדיין נמצאים בגלות וכיו"ב. כך הלך והפך המשיח לעיקר עבודת החסידים.

 כל המבצעים התבססו על מבצע הבאת הגאולה )והכל על יסוד דברי המשיח לבעש"ט: 
"לכשיפוצו מעיינותיך חוצה – אתי מר, דא מלכא משיחא"(. אין אמנם שום צורך להאריך 
בנושא זה; הרבי הרי העלה את נושא המשיח לסדר–היום הציבורי בהיקף שאין לה אח 

ורע בהיסטוריה.



15כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

הרבי הוא המשיח

בתחילת שנת הנשיאות, היה מופרך אצל חסידים שהרבי הוא משיח. פשוט, לא העלו 
בדעתם אפשרות כזו )למרות הרעש הגדול סביב הרבי הריי"צ נ"ע בשעתו(; "רבי כן – אך 

משיח?!".

הוגה הרעיון בקרב החסידים היה החסיד הנודע ר' אברהם פאריז. את המסר על כך 
שהרבי הוא משיח הוא פשוט העביר בעצמו – מהרבי הריי"צ – לרבי שליט"א.  ר' אברהם 
פריז היה טיפוס אחראי, זהיר ואיש סוד. הרבי העביר דרכו הרבה עניינים סודיים. כל יומא 

דפגרא היה בין מקבלי המברקים. 

היה  גם  הוא  ופאריז.  אגו"ח  הגיעו על שמות מוסדות כמו צא"ח, "רשת",  המברקים 

לו היה חכם - היה מרכין ראשו לומר . . להרמ"ש שליט"א – יחי המלך!

אלו מילים שכתב הרה"ח ר' יצחק דובאוו ע"ה, ממקורביו ובאי ביתו של הגאון 
מקושר  ולאחר-מכן,  נ"ע,  מהוריי"צ  אדמו"ר  כ"ק  ושד"ר  נלהב  חסיד  הרוגצ'ובי, 
בלב ונפש לכ"ק אדמו"ר מלך המשיח שליט"א ומי שדחף בכל האמצעים את קבלת 

הנשיאות של כ"ק אד"ש.

בשמחת חתונת הרב הירש ראסקין באנגליה בה הסבו חסידים ומתנגדים כאחד, 
נשא הרב דובאוו דברים שגרמו להתרגשות גדולה מאוד בקבל וזכו להד בכל אנגליה. 

ואלו היו חלק מדבריו באותו מעמד:

יהודים יקרים עליכם לדעת שיש רבי בעולם, משיח ה' . .  חתנו של הרבי הקודם, 
הרבי החדש, הוא הוגה בתורה, גאון עולם, ואין פרט בתורה שאינו יודע בחריפות 
ובקיאות. ודברים אלו של הגמרא ש"כתר הולמתו" מדברם על הרבי, המשיח של 

דורנו.

לבנו  דובאוו מכתב  ימים, שיגר הרב  תוכן דבריו באותו מעמד: באותם  היה  זה 
בארה"ב, בו ביקש לדעת מהנשמע ב"בית חיינו",  וכך כתב באור ליום שלישי פ' 

תשא, ח"י אדר ה'שי"ת )עם אי-אלו השמטות הכרחיות(:

"בני יקירי, מה נשמע בבית הרב יחיו. לפי הנראה כי . . חושב שכך ישאר הדבר . . 
אולם באמת אי אפשר להישאר כך. ולו היה חכם היה מרכין ראשו לומר . . להרמ"ש 

שליט"א – יחי המלך!



האמונה והפצתה 16

היה  הגלויה  בכותרת  גלויות.  משלוח  יד  על  ה"רשת"  של  לבתי-ספר  להפצתם  אחראי 
כתוב: "כבוד בית ספר... להלן נוסח המכתב ששלח כ"ק אדמו"ר שליט"א מלך המשיח".

היו שלא יחסו משמעות למילים "מלך המשיח". היו ששמו לב – ומחקו. חשבו שהוא 
משוגע. אבל ר' אברהם היה עקבי ומסודר, הלך צעד אחר צעד עד שקיבץ סביבו קבוצת 
אברכים. לא שהלך לשכנעם להסכים איתו. הוא שיכנע את עצמו, וכל הזמן היה חי סביב 
התוכן הזה, עד שהדבר פשוט קרן ממנו.  באחד מחגי תשרי התוועד ב-‏770 ודיבר על כך 
שהרבי משיח. שאל אותו הרב דז'ייקובסאן ע"ה: "מה פשר הדיבורים הללו"?  ענה לו ר' 
אברהם: "הרבי אמר לי לדבר על כך. כיצד?  אני כותב לרבי בתדירות על אודות מה שאני 
מדבר בהתוועדויות עם האברכים – וכמובן, אני מדבר רק על כך שהרבי משיח – והרבי 

הורה לי להמשיך ביתר שאת".

בשלב מסויים היו לחסידים ספיקות לגביו. הדבר היה בתשכ"ה כשפירסם את ה"קול 
מבשר", שם כתב ש"הרבי שליט"א מליובאוויטש מלך המשיח" ופיזר על ידי הליקופטר 
בחוצות תל-אביב, ואמרו שהרבי אמר לו לשרוף את זה. אח"כ כשהתבררו פרטי הדברים 
הובן, שעצם הדבר היה חיובי בעיני הרבי כאמור, ר' אברהם היה אדם אחראי וזהיר וכך 

נהג גם כאן.

הוא כתב לרבי על התכנית והרבי ענה לו שהמכתב נתקבל. אח"כ כתב שכבר הדפיס 
ושוב  ברחוב  זאת  ולהפיץ  לפרסם  שהולך  כתב  אחר-כך  הגיב.  לא  הרבי  דוגמא.  וצירף 
הרבי לא הגיב. לאחר שהפיץ, כתב ר' אברהם לרבי על כך שהפיץ, וגם כאן לא היתה שום 

זמן, כשכתבו  לאחר משך  רק  תגובה שלילית! 
אנשים מאנ"ש לרבי וטענו שיש כאן חילול-ה' 
ואם הרבי לא מגיב סימן שהוא מסכים – הורה 

לו הרבי לשלוח אליו את היתר...  

הוי אומר, שלכשעצמם דברי ר' אברהם אמת, 
צריך  חב"ד,  בתוך  לכך  התנגדות  יש  אם  אך 
התשובה  גם  הייתה  זה  דרך  ועל  קצת.  לחכות 
בשנת תנש"א לר' דוד נחשון – במקום שאחדים 
מתוך חב"ד התלוננו בפני הרבי: "יפסיק למשך 

זמן".

אט אט הלכה אמונה זו ונתרחבה, עד שהקיפה 
פלא שכשהגיע  כך שלא  מאות מחסידי חב"ד. 
יו"ד שבט תש"ל, או כפי שמכונה "יו"ד שבט 
הורגש  והמתח  עצומה  ציפיה  הייתה  הגדול", 



17כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

עריכת  דבר  על  ההצעה  )כשאגב,  משיח  של  הספר–תורה  סיום  סביב  היה  הכל  באויר. 
של  האותיות  כל  את  להסביר  הרבי  סיים  גם  שנה  באותה  מהחסידים(.  הגיעה  ה"סיום" 

ההמשך "באתי לגני" בפעם הראשונה, מה שהוסיף הרבה לאוירה הכללית. 

באותה תקופה הסתובבו חסידים ברחבי הארץ ומכרו אותיות לספר תורה מיוחד זה. 
מספר ר' משה סלונים מאותה תקופה: נכנסתי למערכת "ידיעות אחרונות", פגשתי שם את 
מר הרצל רוזנבלום, שהיה באמצע ישיבת המערכת. הוא קיבל אותי בחמימות וביקשתי 
ממנו רשות לומר מספר מילים. הסברתי לו שכעת מסיים הרבי את הס"ת של משיח וזו 
זכות גדולה להיות שותפים בכך. הדברים פעלו וכולם שילמו לירה אחת וקנו אות בס"ת. 

אח"כ כתב מר רוזנבלום בכתבה, שהוא מצידו מוכן לקבל את הרבי כמשיח.

היו עוד חסידים שחיו נושא זה בפשטות כל הזמן, כמו ר' זושא וילמובסקי ע"ה ור' 
זושא ריבקין ע"ה. הם אירגנו לפני הרבה שנים מכתבי חתימה על קבלת כ"ק אד"ש כמלך 
המשיח. הרבי התייחס לזה בצורה מיוחדת, וביקש לראות עוד מכתבים מסוג זה, על אף 

שהיו שניסו לעצור זאת. 

היכן ומתי אמר הרבי שהוא משיח? 

לפני שניכנס לשאלה זו, כדאי להזכיר את מה שפורסם בקובץ של סאטמער לפני שנים 
רבות. העורך עומד על כך שחסידי חב"ד סוברים שהרבי הוא משיח ומיד מדגיש שלא 
יכול להיות שחסידים אומרים כך על דעת עצמם. הוא מוכיח שם מחמשה-ששה מקרים 
שרואים בבירור שהרבי מעודד אותם בכיוון זה. בעובדה זו נראה עד כמה ברור, אף לאדם 

מבחוץ, איך כל זה לא יכול לבוא שלא מהרבי. 

בשנת תשי"ט, מספר ר' משה סלונים עבדנו אז ברישום ילדים לבית ספר של ה"רשת". 
הייתי בקרית גת ועבדתי יומם ולילה. ביום שישי כשנסעתי בחזרה לישיבה בכפר חב"ד, 
פגש אותי ר' זלמן שיחי' אבלסקי והחל לעוררני על כך שהרבי הוא משיח. אמרתי לו: 
"עזוב אותי, היום צריך לעסוק בלימוד תורה ובעבודת התפילה.  מה זה משנה מי משיח?!" 

אבל ר' זלמן נדבק אלי ושאל: "על סמך מה אתה אומר את זה?  יש לך מקור לדבריך 
של  הראשון  המאמר  את  "ראית  ושאל:  והמשיך  עצמך?  דעת  על  זאת  אומר  שאתה  או 
הרבי שליט"א?  למדת אותו פעם?" דבריו פעלו עלי וכשהגעתי לישיבה ישבתי ללמוד 
את המאמר הראשון ואורו עיני. מאז נדבקתי למאמר ועסקתי בו במשך כמה שבועות, אות 

באות. עד היום אני זוכר שם כל מלה והכל בגלל אותה השתקעות והתרגשות בתשי"ט.

רואים במאמר זה דברים נפלאים. הרבי מסביר את ההבדל בין כל ששת הדורות לבין 
הדור השביעי. הרבי מעמיד שם את דור השביעי במעמד גבוה יותר, נעלה יותר. הסיום 



האמונה והפצתה 18

שהרבי  מפורש  הראשון  במאמר  כבר  רואים  יגאלנו".  "והוא  המילים:   – ביותר  מפתיע 
הוא משיח! במשך השנים, העלה הרבי נושא זה שוב ושוב. הוא הביא מאות פעמים את 
הוגה  דוד  מבית  איש  "יבוא  במילים  שיחות  מסיים  והיה  מלכים  הלכות  בסוף  הרמב"ם 

בתורה... יכוף כל ישראל".

כמו"כ דיבר הרבי עשרות פעמים על כך שחסיד אומר על רבו שהוא משיח.  הדגשת ענין 
זה ניתן לראות בשיחת ש"פ נשא תש"כ. כך אומר בה הרבי: "על הפסוק 'וגם בך יאמינו 
לעולם' שואל אדמו"ר הזקן: לכאורה, הרי זה כאילו הקב"ה משחד את משה, שתמורת 

זה שיעשה את מלאכתו ויביא את ישראל להר סיני, מובטח לו ש'וגם בך יאמינו לעולם'.

אדמו"ר הזקן מביא את פירושו של האבן עזרא, האומר ש'הייתה הנבואה בספק אצלם, 
וגם בך יאמינו שאתה נביא'. ואף שנאמר 'וירא ישראל גו' ויאמינו בה' ובמשה עבדו', הרי 
לא נאמר 'וירא כל ישראל', והיו חלק שלא האמינו, ועל זה באה ההבטחה – וגם בך יאמינו 
לעולם'. הרמב"ן מקשה על האבן עזרא, ואומר שלא יתכן לומר ש'זרע אברהם יסתפקו 

בנבואה'. והוא מפרש פירוש אחר. 

אדמו"ר הזקן מצדיק את דעת האבן עזרא, ומבאר, שאמנם כולם האמינו בנבואה, אבל 
הספיקות היו אם משה הוא הנביא )בלשון כ"ק מו"ח אדמו"ר – 'אויב דער איז דער" )אם 
זה הוא זה((, ועל זה היתה ההבטחה 'וגם בך יאמינו לעולם'.  ואדמו"ר הזקן הוסיף: כולם 

מאמינים שיש רבי. עלינו לדעת, שהרבי הוא הבעל שם טוב, ובדורנו הרבי הוא המגיד.

נאמר בזוהר ש'אתפשטותא דמשה בכל דרא ודרא'. וענין זה נמצא גם בנגלה דתורה, 
במדרש: 'אין דור שאין בו כמשה'. אצל כל המאמינים בדברי חז"ל ברור שיש רבי, אלא 
השאלה היא – "אויב דער איז דער". והמענה הפשוט הוא: בדורו של הבעל שם טוב היה 
זה הבעל שם טוב, לאחריו הרב המגיד, לאחריו אדמו"ר הזקן, ובדורנו הרי זה הרבי – כ"ק 

מו"ח אדמו"ר".

מיד לאחר דברים אלו עבר הרבי, בלי שום קשר לכאורה, לדבר על הענין שהרבי הוא 
לתשובה  "לאלתר  בענין  הידועים  כרוזיו  את  פירסם  כשהרבי  דבריו:  תוכן  וזה  משיח, 
לאלתר לגאולה", הפיצו החסידים את הכרוזים, והוסיפו ש'הוא הוא'. "באותם ימים פנה 
זה  )בהזדמנות אחרת אמר הרבי שהיה  פולין  יהודי אחד לאחד האדמו"רים של חסידי 
"הקאפישניצער"( וטען: היתכן, כיצד מרשים לחסידי חב"ד להפיץ כרוזים אלו, ועוד עם 

ההוספה האמורה?

"ענה האדמו"ר: הרי אנחנו מאמינים ומחכים לו בכל יום שיבוא, ואם כן ברור שהמשיח 
להיות  צריך  זה  והרי  אני,  לא  יודע שזה  ואני  לא אתה,  יודע שזה  הרי  והנה, אתה  כאן. 

מישהו, אז מה איכפת לך שזה הוא?".

השנה  של  בראשית  בשבת  תשמ"ה.  בשנת  היה  זה  בנושא  המעניינים  הדברים  אחד 



19כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

ההיא, דיבר הרבי בחריפות רבה על אלו המפרסמים שהרבי הוא משיח. השיחה השפיעה 
על הקהל והשתיקה את ההתעסקות בזה. חסידים שהשתמש בעותה עת בחותמת שעליה 
בצורה  השתתק  הענין  כל  הפסיקו,  פשוט  המשיח"  מלך  שליט"א  אדמו"ר  "כ"ק  נכתב 

מוחלטת.

והנה מגיע שמח"ת שנה לאחר מכן – תשמ"ו – ולא פחות ולא יותר הרבי בעצמו העלה 
ובהרחבה בענין שהרבי הוא משיח! הוא אמר בפירוש שנשיא  ודיבר באריכות  זה  את 
דורנו הוא משיח ומתכוון לכך בפשטות! וגם הזכיר שכל חסיד אומר על רבו שהוא משיח.  
איך שלא יהיה ההסבר; מדוע חזר הרבי לדבר על נושא זה?  רואים בבירור שהרבי הכניס 

אותנו לנושא.

ומאז הלך והתגבר, ובפרט בשנים האחרנות שהיה ריבוי שיחות בהן יותר מרמזים לכך 
שהרבי משיח. די אם נזכיר את השיחה על הילקוט-שמעוני שמשיח עומד על גג בית-

המקדש ומכריז: "ענווים הגיע זמן גאולתכם". שם מסביר הרבי שמדובר על משיח שנמצא 
כעת בחו"ל ומפרסם את בשורת הגאולה. האם מישהו מכיר אדם אחר שנמצא בחוץ לארץ 

ומפרסם את בשורת הגאולה?!

אלא שיש חסידים שהתעוררו מיד ויש שלקח להם זמן עד שקלטו את המסר. כמו בכל 

נבואתו של הרבי מהכרזתו של כ"ק אדמו״ר מהריי״צ לפני  במה שונה 
למעלה מחמישים שנה ״לאלתר לגאולה״?

הרב יוסף יצחק אופן: וודאי שישנו הבדל, והבדל מהותי: הכרזתו של כ״ק אדמו״ר 
מהוריי״צ הייתה: "לאלתר לתשובה – לאלתר לגאולה", הרי, שכ״ק אדמו״ר מהוויי״צ 

תלה את הכרזתו "לאלתר לגאולה" בתנאי ברור – "לאלתר לתשובה״.

ה'תנש״א,  שופטים  ש״פ  בשיחת  המשיח:  מלך  אד״ש  כ״ק  אצל  הדבר  שונה 
בה ניבא הרבי את הנבואה, אמר הרבי כך: "עד – הנבואה העיקרית – ש״לאלתר 
לגאולה" ותיכף ומיד ממש "הנה זה )משיח( בא״". הרבי ציטט את דברי כ״ק אדמו״ר 
המוגהת  בהשיחה  באו  אלה  שמילים  מכך  )כמובן  לגאולה״  "לאלתר   – מהוריי״צ 
בתוך מרכאות כפולות(, מבלי לכרוך זאת ב״לאלתר לתשובה"! יתירה מזו: בשיחת 
עשו  שכבר  הודיע  אדמו״ר  מו״ח  "כ״ק  הרבי:  אמר  )ועוד(  ה׳תשנ״ב  לך-לך  ש"פ 

תשובה וגם את "הכפתורים כבר ציחצחו".

במילים פשוטות: הרבי ניבא ש״תיכף ומיד ממש "הנה זה )משיח( בא״״, ללא שום 
׳תנאים מוקדמים׳!



האמונה והפצתה 20

מבצע של הרבי, יש נחשונים ויש נמושות ויש חסידים הקולטים את רצונו של הרבי גם 
לפני שהורה להם מה לעשות. כידוע הסיפור שכותב הרבי הריי"צ נ"ע במכתב לבתו, על 
החסיד ר' מרדכי תלמיד הבעש"ט, שמשהותו במחיצת הבעש"ט קלט שרצונו הק' שילך 
לקרב את חברו ר' חיים לחסידות. הוא מצידו פנה להבעש"ט ולא חיכה עד שיקבל הוראה 

מפורשת.

חסידים, בעת אמירת "לחיים", היו תמיד מאחלים איש לרעהו: "לחיים, שהרבי יהיה 
בריא ושנכוון לרצונו הקדוש". יש כאלה שיצייתו בקול הרבי מיד כשיפנה אליהם ויש 

כאלה שזוכים לכוון לרצון הרבי עוד לפני שפונה אליהם.

כאן  מה שאומרים  אבידור:  הכהן  לשמואל  בזמנו  אמר  נוסף שהרבי  דבר  לזכור  יש   
בהתוועדות זה לפירסום ומה שלא לפירסום – לא אומרים כאן.

לסיכום: חסידים מאמינים בלי שום ספק שהרבי הוא משיח. בין אם זה מונח אצלם מצד 
עצמם ובין אם זה משום שהרבי עצמו חינך אותם בכיוון זה. כשענין זה יונח אצלנו, חסידי 
חב"ד, לא נצטרך ללכת לשכנע אף אחד. הבעיה העיקרית אצלנו היא, שעדיין לא כולנו 

מודעים לשיחות הרבי בנושא.

הרב משה סלונים:

אם הדבר כל כך ברור, למה התבלבלו חסידים בג' תמוז?   

התבלבלו כי בפועל יש כאן נסיון. כמו שאומר הרבי בשיחת ש"פ תרומה תש"י: 
"המאורע שאירע כו' – אינו אלא לעיני בשר שלנו ואינו אלא נסיון בלבד )א' הנסיונות 
דחבלי משיח שצריכים להיות קודם ביאת גואל צדק( שכל עניינו שמעלים ומסתיר 
על האמת". הסתר האמת יכול לגרום לבלבול, אך עלינו לזכור: קיבלנו כוחות לעמוד 
בו.  נאמר בצורה ברורה יותר: אלה שמתנגדים כעת לכך שהרבי הוא משיח, התנגדו 

תמיד.

עד היום הם לא היו שלמים עם זה, רק שהיום זה ביתר תוקף. קודם, כשהרבי היה 
להתנגד  יכלו  לא  הם  התנגדותם.  את  זה השתיק  "יחי",  שירת  לעידוד  לקהל  יוצא 
לזה. היום "חוזר וניעור" מה שהיה טמון בהם כל הזמן. הרבי לא לקח מאף אחד את 
ה"בחירה חופשית". היום זה זמן שהרבי הגדיר זאת "יתבררו ויתלבנו הדברים". היום 

רואים מי באמת שייך לענייני הרבי ומי עדיין לא.



21כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

כשהיסוד קיים, 
השאלות לא מפריעות!

הרב מענדל שי׳ וועכטער
משפיע אנ"ש – נחלת הר חב"ד

״שאלות  של  הנושא  את  מעט  להאיר  שיוכל  משהו  לספר  ברצוני  כללית  כהקדמה 
וכו'  בוויליאמסבורג  גדול  רעש  והיה  חב״ד,  לחסידות  להתקרב  כשהתחלתי  ותשובות״: 
הציע לי אחד מידידי, יהודי חשוב ותלמיד חכם לדבר עמי ב״ארבע עיניים״ – לא באופן 
מהדרך׳  ״ירדתי  כיצד  עיני״  את  ״להאיר   – רעהו  אל  איש  כדבר  אלא  ח״ו  נצחנות   של 

רח״ל.

סברתי לתומי כי כאן נקרתה בדרכי הזדמנות פז להסביר, בדרכי נועם, מהי חסידות, דבר 
שלא התאפשר קודם לכן כאשר לא היו מוכנים לשמוע כלל. אלא שלא רציתי להחליט 

בעצמי, ושאלתי את כ״ק אדמו״ר מה״מ.

יהודי,  שעוד  מכך  להיגרם  שיוכל  הגדול  הריווח  את  פירטתי  בשאלתי 
הרבי  חב״ד.  חסידות  לתורת  יתקרב  ממנו,  לומדים  שרבים  נכבד  יהודי  ובפרט 
שמדברים  מה  מבינים  אינם  ״לע״ע  הלשון:  בזה  מאד  קצרה  תשובה  לי   ענה 

אליהם״.

ישנם דברים רבים שאם הם בגדר של שאלה אין עליהם תשובה. בעצם זו לא שאלה 
אך אם שואלים – אין תשובה. כאשר שני אנשים מדברים ביניהם זה שואל וזה משיב אך 
נכונה כי  בסופו של דבר נשאר השואל בתחושה שלא קיבל תשובה מספקת. התחושה 
כאמור ישנם דברים שאם הם שאלה אצלך אין עליהם תשובה. לי עצמי היו גם כן המון 
שאלות על חב״ד, על חסידות, על הרבי וכו׳ ואת התשובות לא קיבלתי באופן של ״שאלות 

ותשובות״, אלא ע״י לימוד החסידות.

מנסיוני במשך השנים בשיחות עם יהודים מחוגים שונים ומגוונים, למדתי שאם נכנסים 
לפרטים ״זה לא הולך״. אם מתווכחים על כל פרט לא מסיימים.



האמונה והפצתה 22

הבעיה היא ביסודות האמונה

להכרה ש״קושיא  להגיע  צריך  היסוד,  בהנחת  אלא  בפרטים  אינה  כלל  בדרך  הבעיה 
מעיקרא ליתא״ אך כשחסר היסוד הוויכוחים מיותרים כי שום תשובה לא תתקבל.

אפשר להמחיש דבר זה בצורות שונות, כגון: כשלמדתי בעבר הלכות סוכה בשולחן 
קושיות  לעצמי  רשמתי  כליו  ונושאי  ערוך 
ואת  לימוד  כדי  תוך  שהתעוררו  שונות 
ושוב  שנים  עברו  וכיו״ב.  עליהן  התירוצים 
הגמרא,  עם  והפעם  סוכה  הלכות   למדתי 
את  כשפתחתי  וכו',  הפוסקים  הראשונים, 
המחברת גיליתי שכל הקושיות אינו מתאימות... 
הגמרא  בלי  הפסוקה  ההלכה  את  כשלומדים 
והפוסקים לא מבינים את המשמעות האמיתית, 

חסר היסוד.

״אליבא  שצריך,  כמו  חסידות  כשלומדים 
״בדידי  לבד.  המסקנות  לכל  מגיעים  דנפשיה״, 
ולא שמעתי התוועדויות  הווה עובדא״, כמעט 

מכ״ק אדמו״ר מה״מ, שכן זה לא היה מציאותי מצד המצב אז. גם כשעברתי לארה״ק לא 
התיר לי הרבי להגיע ל–770 מלבד מקרים מיוחדים ממש, כך שאי אפשר לומר ש״האווירה 

שם השפיעה״ כי לא זכיתי לנשום את האווירה.

גם בהתוועדויות של משפיעים כמעט לא זכיתי להשתתף. אי אפשר גם לומר שמדובר 
ברגש של חסיד לרבו, כי אצלי הסדר היה הפוך קודם הגעתי לכל המסקנות ורק אחר כך 

הייתי לחסיד של ה״רבי שלי״.

הדרך היחידה בה הגעתי למסקנה שענינה של חסידות חב״ד וענינו של מלך המשיח הם 
בעצם דבר אחד. משיח ענינו אחדות ה׳ ו״דירה בתחתונים״ והלא זהו כל ענינה של תורת 
החסידות. כך גם בנוגע למסקנא שהרבי הוא מלך המשיח, מגיעים למסקנא זו אך ורק ע״י 
לימוד תורת החסידות. אז מבינים שהרבי הוא נשיא הדור השביעי בו מושלמת עבודת 

הבירורים וממילא הוא זה שיביא את הגאולה האמיתית והשלימה בפועל ממש.

למסקנות אלו מגיעים בלי ״אוירה״ ובלי לשמוע זאת ממישהו וכיו״ב. כל זה עוד לפני 
ובהן הביטויים המפורשים. כך כל מי שלומד  שהיו כל השיחות של השנים האחרונות 
חסידות בתמימות ובפשטות מגיע לאותה מסקנה, שהרי מהותה של תורת החסידות – היא 

אחדות ה׳ ו״דירה בתחתונים״ – משיח.



23כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

מהיכן נובעות השאלות

לאור כל האמור, לא צריכים להגיע לכל הפלפולים והוויכוחים שמתעוררים כיום. הרבה 
שואלים ״מה עם הרמב״ם? שהרי לכאורה לפי הרמב״ם משיח צ״ל מן החיים?״ לי אין 
בעיה עם הרמב״ם, כי המסקנא שהרבי הוא מלך המשיח הייתה קיימת גם קודם שיצא 
פסה״ד של הרבנים המבוסס על הרמב״ם, ועוד קודם שהתחילו לעסוק ב״קאך״ בהלכות 

מלך המשיח שברמב״ם.

מפלפלים הרבה בשאלות שאינן מועילות ואינן מורידות כלום, האם הרבי אמר בפירוש 
או ״רק״ רמז, האם יש נבואה או שזו הבטחה או שמא איחול. כל השאלות אף פעם לא 

הפריעו לי, משום שהמסקנה הייתה קיימת קודם.

כל הפלפולים אינם נוגעים, כי המסקנה קיימת. רובם ככולם של הפלפולים שעושים 
היום הם כמו ללמוד סעיף בשו״ע מבלי לדעת את הגמרא, ואז מובן שיש שאלות.

הפצת  נשיאנו,  רבותינו  השתלשלות  חסידות,  של  הכללית  התמונה  על  שמסתכל  מי 
המעיינות וכו׳ מונח אצלו הענין בפשטות בלי פלפולים מיותרים. בשנים האחרונות נדפסו 
הרבה ספרים המבארים בטוב טעם ובשפה ברורה עניני גאולה ומשיח, כולל זהותו של 

מלך המשיח. מי שלומד וחי את הענין אין אצלו שאלות.

נקודה נוספת: שאלות בכלל מטרידות ומבלבלות כאשר הבנין אינו חזק, מי שאצלו הבנין 
חזק ומבוסס לא מפריעות לו שאלות כלשהן. כשלומדים פלפול של איזה ״עולמישער״ 

ורואים קושיות ותירוצים וכו׳ התגובה הטבעית היא פעמים רבות ״שטויות״. 

אך על שיחה של הרבי אף פעם לא אומרים כך ח״ו, מדוע? כי בפלפול סתם אין הנחה 
שמדובר בתורת אמת, כך שאם יש שאלה הבנין נסתר, אולם כשיודעים שמדובר בתורת 
אמת, הרי שאם יש שאלה ״צריך עיון גדול״. כשישנה הנחת יסוד שהבנין קיים, שהתורה 

היא אמת, הקושיות אינן מפריעות.

וכסדר  מאנ״ש,  שאינם  משפחה  קרובי  אצל  פעם  ביקר  בישיבה  התלמידים  אחד 
הקבוע התחילו להתקיף את חב״ד ואת כ״ק אדמו״ר מה״מ: ״הייתכן שהרבי שלך למד 
חכמות  למדו  ישראל  גדולי  ושאר  והרמב״ן  הרמב״ם  ״גם  השיב  הוא  באוניברסיטה?״ 

חיצוניות״.

הוא  ״אם  הבחור,  השיב  צדיק״  הוא  הרבי  ״גם  הקרובים,  טענו  צדיקים״  היו  ״הם 
מניחים מראש שמדובר  באוניברסיטה״... אם  לומד  היה  לא   – סיימו הקרובים   – צדיק 
מה  על  אין  אז  בספק  מוטלת  הזו  ההנחה  כאשר  אולם  סתירה,  ואין  שאלה  אין   בצדיק 

לדון.



האמונה והפצתה 24

אמונה? אז עד הסוף!

פגשתי השבוע יהודי שהיה לי קשר אתו והוא שאל בלעג "נו, מה אם המשיח״, השבתי 
לו ״לא רק אני בבעיה אלא גם אתה וכל כלל ישראל בבעיה כעת״, והוא אכן הודה לדברי. 
מי שמתבונן קצת רואה שלא רק חב״ד קיבלה מכה אלא כלל ישראל נמצאים בעת צרה. 
כשרואים את הסדר שיש בדברים ניתן להתחזק באמונה שכל זה הוא מהשי״ת ואין כל 

ספק שעפ״י כל ההבטחות שכ״ק אדמו״ר מה״מ נתן לנו הכל יסתיים בטוב.

לפעמים משל גשמי ממחיש את הדברים הרבה יותר: שמעתי שהיה בצרפת בית ספר 
ומחמירים  ומיון קשים  נאלצו לעבור מבחני קבלה  למרגלים. כדי להתקבל לבית הספר 
ביותר עד כדי כך שמכל אלפי הנרשמים התקבלו רק מאה. הקורס עצמו נמשך כמה שנים, 
כאשר בכל תלמיד מושקע מאמץ רב, הקורס היה כה קשה ומייגע שבסיומו נותרו בביה״ס 
רק חמישה תלמידים. ביום האחרון נערך להם המבחן הסופי: הם נצטוו לקפוץ מראש הר 

גבוה אל התהום.

ארבעה תלמידים סירבו בתוקף לאבד את עצמם לדעת. רק תלמיד אחד קפץ ללא היסוס, 
והנה, ברגע שקפץ נפתחה רשת שהוכנה מראש ע״י הממשלה וחייו ניצלו. מובן שהוא היה 
התלמיד שעמד במבחן והתקבל בכבוד רב לעבודה. מששאלו אותו ״מה ראית לשטות 
זו לאבד את עצמך לדעת״ השיב: ״הבנתי שאם הממשלה הייתה רוצח לחסל אותנו, לא 
הייתה צריכה להשקיע בכל אחד מאתנו הון תועפות, לשם כך היה די בכדור בראש״, לכן 

הוא קפץ לתהום מתוך ידיעה ברורה שמדובר בנסיון בלבד.

כך הוא גם בנוגע לעניינו: הרבי מלך המשיח השקיע עבודת קודש של למעלה מארבעים 
שנה בכל התחומים כדי להביא את הגאולה בפועל ממש. מה הוא רוצח מאתנו? ברור 
כשמש שהוא מתכוון, שנוכל לעמוד גם בנסיונות הקשים ביותר, כגון זה שאנו עומדים בו 

כעת, וללא כל ספק נצליח ובקרוב ממש תהיה הגאולה השלימה ומלכנו בראשנו.

 )ערב לימוד בעניני גאולה ומשיח כ"ד אלול תשנ״ד,

בביהכנ״ס ״בית מנחם׳׳ כפר-חב"ד(

עיקר בעקבתא דמשיחא

אחרי  לילך  ולא  שכלם  להניח  צריכים  עתה,  הנמצאים  מוחין  בעלי  האנשים  גם 
הטעם ודעת, כי יכולים להטות ע"פ שכלם כו' עד כי ח"ו מרה תהי' באחרונה כו', 
וזהו העיקר בזמן הזה בעקבות המשיח, שלא לילך אחר השכל וטו"ד, כי אם לקיים 

התורה והמצוות בתמימות ואמונה פשוטה באלקי ישראל. 

 )היום יום י"ב טבת( 



25כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

 איננו פוליטיקאים! 
 אנו עושים 

את המוטל עלינו
הרב דוד חנזין ע"ה

זקן רבני חב״ד בארץ הקודש 

כאשר הרבי הריי׳׳ץ הגיע לארצות–הברית, הוא יסד אז את העיתון החודשי – ״הקריאה 
לאלתר  לתשובה  לאלתר  הרבי:  של  הקריאה  את  יהודי  לכל  להסביר  והקדושה״ שהחל 
לגאולה. באותה תקופה, האנשים היו רחוקים מלתפוס את העניינים הללו, והיו שאלות 

רבות על כך, והרבי השיב עליהן.

אחת השאלות הייתה, שכביכול קיימת כאן סתירה: יהודים יודעים הרי, שאחד הדברים 
שבאים בהיסח הדעת, זהו ביאת המשיח. ואם כן – טענו – על ידי זה שהרבי אומר לאלתר 

לגאולה, הרי לכאורה בזה דוחים את ביאת המשיח...

שכל  מאמין״,  ה״אני  נוסח  בענין  מאמר  הבא  בגיליון  פורסם  השאלה,  על  כתשובה 
פי  על  ואף  בביאת המשיח,  באמונה שלימה  ״אני מאמין  הנוסח:  את  אומרים  היהודים 
שיתמהמה עם כל זה אחכה לו בכל יום שיבוא״. והוקשה שם: מה פשר המילים ״עם כל 
זה״, שלכאורה אין להן מקום; היה צריך לומר פשוט – ואף על פי שיתמהמה אחכה לו 

כו', מהו ״עם כל זה״?

זה...  כל  עם  שיתמהמה  פי  על  ואף  כך:  הוא  הדברים  שפירוש  היה,  זה  על  והביאור 
דהיינו, למרות שהדיבורים על ביאת המשיח יכולים להביא לידי כך שיתמהמה, כי הוא 

צריך לבוא בהיסח הדעת – )בכל זאת:( אחכה לו בכל יום שיבוא!

איננו  רגע.  בכל  לצפות  מצווים  אנו  בנסתרות!  עסק  לנו  אין  פשוטות:  במילים 
פוליטיקאים! אנו עושים מה שמוטל עלינו – ומאמינים בכל יום ובכל רגע שהוא צריך 
לבוא. והטענה שהוא צריך לבוא בהיסח הדעת – הרי אנו בעצמנו משיבים על כך בתפלת 



האמונה והפצתה 26

שמונה–עשרה, כאשר אנו אומרים שלוש פעמים ביום: את צמח דוד עבדך מהרה תצמיח, 
״מהרה  על  טעם  נתינת  שזהו  החיד״א,  אומר  ״כי״?  מהו  היום.  כל  קיוינו  לישועתך  כי 

תצמיח״, והרבי מזכיר זאת. דהיינו, שבגלל זה שאנו מצפים לו כל היום – בגלל זה יבוא.

להתייאש  או  להתפעל  צריכים  איננו 
חלילה וחס, מזה שמשיח עדיין לא בא... 
זה לא עניינינו! אנחנו צריכים לעשות את 
לצפות לביאתו של  מה שמוטל עלינו – 
צריכה  המשיח  לביאת  והצפייה  משיח! 
כל  את  תמלא  שהיא  כזה  באופן  להיות 
החיים  כל  מהותינו.  כל  את  ישותינו, 

צריכים להיות קשורים בזה.

הרב  התמימים,  מראשוני  אחד 
בבית  מאד  אהוב  )שהיה  מהארשיש 
הרב(, סיפר פעם, שבעיירה בה התגוררו 

מאחד  אחוזה  שכרו  הוריו  גם  הגויים.  מהפריצים  אחוזות  שוכרים  היהודים  היו  הוריו, 
הפריצים, ומידי שנה היו נוסעים לפריץ כדי לחדש את חוזה החכירה.

פעם, בתום תקופת השכירות, ביקשו אביו שיסע לפריץ כדי לחדש את החוזה. הוא 
ארז את חפציו ונסע לפריץ, אך לפני שנכנס אליו, עלה במוחו רעיון: במקום לחתום חוזה 
לשנה, הוא יחתום הפעם חוזה לשלוש שנים, וכך יחסוך מהוריו טלטולים שלא יצטרכו 

לחדש את החוזה בכל שנה מחדש.

הוא נכנס לפריץ והציע בפניו את בקשתו. הפריץ, שהכיר את הוריו כאנשים ישרים, 
נענה להצעה והחוזה נחתם לשלוש שנים.

כל הדרך הבן היה מלא שמחה, על כך שיספר לאביו שלא זו בלבד שעשה מה שביקש 
לחתום, אלא עשה יותר מזה והאריך את הזמן כדי לחסוך טירחה. הוא בא הביתה וסיפר 

לאביו בשמחה על שקיים שליחותו בהידור...

כששמע אביו את הדברים, גער בו ואמר: ״נח! האסטו שוין פארגעסן די אמונה אין 
משיח?! ]=נח! כבר שכחת את האמונה במשיח?![״...

– במקום להודות לו על פקחותו, הוא קיבל את הדברים בדחיה. וזאת, משום שאיך 
אפשר לעשות חוזה לשלוש שנים כאשר אנחנו מחכים ומצפים למשיח שיבוא בכל יום 
שלוש  אבל  זאת,  דורשים  שהגויים  משום  זה  לשנה,  חוזה  עושים  שאנו  זה  רגע.  ובכל 

שנים?! אנחנו הרי לוקחים את משיח בחשבון!



27כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

זוהי דוגמא לחסיד שחי באמת את אשר הוא מאמין. זה שהוא אומר ״אני מאמין באמונה 
שלימה בביאת המשיח וכו׳״ – זה מתבטא גם בהרגשה פנימית כזאת.

זה היה אז... אנחנו עכשיו, כמובן, בתקופה שונה לגמרי ממה שהיה לפני עשרות שנים, 
לפני המלחמה האחרונה. אנחנו עומדים בסמוך ממש לביאת המשיח – כי כך הרבי אמר: 
ענווים הגיע זמן גאולתכם! ואנחנו מאמינים בזה. אבל חס ושלום ליפול ליאוש: מדוע 
כבר לא בא. אנחנו מאמינים, לא רק מאמינים ולא רק מקוים – מצפים לגאולה, כי הגאולה 

בודאי תבוא, כיון שאנחנו מובטחים בזה.

כל המעשים, הדיבורים, וההתנהגות של כולנו – צריכים להיות באופן שיהא ניכר בנו 
שאנו מצפים באמת באמונה שלימה לביאת המשיח.

פירסום זהותו של משיח – אסור, מותר, או מצוה!

יותר מ״מותר״.  ודאי שזה הרבה  תות"ל מגדל העמק:  ר"י  גולדברג  יצחק  הרב 
והדגיש  הזכיר  שהרבי  האחרונות,  בשנים  בפרט  ספור  אין  פעמים  הוזכר  זה  עניין 
תמיד את העניין שנשיא הדור הוא המשיח שבדור. זה היה המסר שנועד לחנך אותנו 
כחסידים, זה המסר המיועד לכל יהודי שצריך לקרבו, וזו האמת. ניתן להגדיר זאת 

כך: זה לא ״מותר״ אלא – המטרה.

כל השאלה היא האם זהו ״מבצע״. מה ההבדל בין הגדרה של עניין כדבר נעלה 
ומטרה חשובה ובין הגדרתו כ״מבצע״? מבצע, פירושו – לכל מקום שאני נכנס, צריך 
לתת מכה על השולחן ולהכריז: יהודים, הניחו תפילין! יהודים, אכלו כשר! יהודים, 
הגיע זמן גאולתכם! ושום דבר לא יכול לעכב על זה. גם אם מישהו לא רוצה לקבל 
את זה הדברים ודאי יפעלו פעולתם. אם היה מבצע כזה לפרסם את זהות המשיח, זו 
הייתה דרך הפעולה, להכריז בכל מקום בפשטות – הרבי הוא מלך המשיח! מבלי 

להתחשב בתגובות.

אך אם זה לא מבצע, אזי עלי לעשות השתדלות להביא את האנשים להכרה בכך, 
כפי שצריך להביא אותם להכרה על חשיבות קיום תורה ומצוות באופן כללי. וכמו 
בשורת  ופירסום  כולם  המבצעים  כל  של  ובמטרה  הכל״  ב״סך  מדובר  שהזכרנו: 
הגאולה בראשם – להיות בטלים למלך המשיח, מתוך הכרה ומודעות, שהרבי הוא 

הוא מלך המשיח.



האמונה והפצתה 28

 אם ה׳ האלוקים 
לכו אחריו!

אנחנו מכריזים ״יחי אדוננו״, שרים ״יחי אדוננו״, ורוקדים ״יחי אדוננו״ – לא 
שאנחנו הולכים לתפוס אדם בקלקלתו, רחמנא ליצלן, אבל תמיד צריכים 

להתחזק איפה אנחנו אוחזים בביטחון המוחלט שלנו ברבי מלך המשיח.

מדברי המשפיע החסידי הרב ראובן דונין

המשפיע  עם  התוועדות  נערכה  בלוד,  שהייתי  הראשונה  בתקופה  השבתות,  באחת 
זו  הייתה  ע״ה.  דוברוסקין  מיכל  יחיאל  הרב  גם  בה  ע"ה, שנכח  חיים קסלמן  ר׳ שלמה 
התוועדות מאוד מיוחדת. היה בה משהו מיוחד, אחר. מה שתרם לאווירה הנדירה הייתה 

העובדה ש׳סחבו׳ את ההתוועדות לחדר הקטן שליד הזאל.

הרב  מה  יודע  לא  אני  התוועדות,  באותה  נפגשו  דוברוסקין  והרב  שלמה-חיים  כשר׳ 
דוברוסקין אמר לו לפניה, אבל ר׳ שלמה-חיים התחיל לדבר במרץ על העניין ש״לא כל 

המאמין בוטח, אבל כל הבוטח – מאמין״.

פעם נפגשו שניים – אחד חסיד, ואחד לא כל–כך... פתאום החסיד פונה ליהודי השני 
ואומר לו: ״תגיד לי, אתה באמת מאמין שיש אלוקים״? ההוא התחיל לצעוק עליו ״מה 
אתה מדבר, משוגע״?! אבל החסיד אומר לו ״תגיד לי באמת – אף אחד לא שומע – אתה 
כאלו  מדבר  אתה  ״איך  עליו  לצעוק  מתחיל  ההוא  ושוב,  אלוקים״?  שיש  חושב  באמת 
דברים״? והחסיד שואל אותו שוב ״אבל תגיד לי באמת – אתה מאמין בזה״? וההוא שוב 
צועק שזה כפירה ואיך אפשר לדבר כאלה דיבורים. אבל להישבע על זה בחיי אשתו – 

בשום אופן הוא לא היה מוכן...

אנחנו מכריזים ״יחי אדוננו״, שרים ״יחי אדוננו״, ורוקדים ״יחי אדוננו״ – לא שאנחנו 
איפה אנחנו  הולכים לתפוס אדם בקלקלתו, רחמנא ליצלן, אבל תמיד צריכים להתחזק 

אוחזים בביטחון המוחלט שלנו ברבי מלך המשיח.

בעניין של ״פסיחה על שני הסעיפים״ אין דרך מיצוע או פשרה. אליהו הנביא העיז 
להגיד את זה ברבים והטיב להגדיר זאת: ״אם ה׳ האלוקים לכו אחריו ואם הבעל האלוקים... 



29כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

בזמנינו, עצם האמונה – ברמתה הכי בסיסית – מקבלת ביטוי גלוי בעניין של משיח, ואם 
למישהו זה לא נוח או שיש לו שאלות ממה שראה בעצמו הרי ש״אם הבעל האלוקים״...

כי כשחסר ביטחון – גם אם יהיה לך מכתב מפורש לא תעשה מה שהוא אומר לך. אבל 
כל הבוטח – מאמין. כי הוא בטוח שהוא מאמין. אבל מי שלא בטוח – משהו לא בסדר 

אצלו בעיקר האמונה.

כאמור, התוועדות זה זמן של ׳התדברות׳, אז ייתכן 
מוכרחים  אבל  טועה.  שאני  לי  ויסביר  אחד  ויקום 
להגיד את כל האמת: הגיעו לכאלה מצבים שאנשים 
מעיזים לפלוט ביטויים כמו ״מה אתה יכול לעשות? 

– הרי ראו, הכל צולם״!

עניינך׳!  לא  ׳זה  אותך  שמזהירים  דברים  יש   –
תהליך  זה  הקודש״.  את  כבלע  לראות  יבואו  ״ולא 
של העברת המשכן. אם הקב״ה רוצה להעביר את 
לעשות  יכול  שאתה  מועיל  הכי  הדבר  אז  המשכן 
אל  ׳השכלות׳?  אבל  סבל.  להיות  הוא  זה  במקרה 

תדחוף את האף בעניין שלא שייך לך!

כמו שהרבי כותב בתניא, שמידי פעם אדם טועה 
במעמדו ומצבו ומסקנותיו לא נכונות עד שיחזור בתשובה. זה שהרבי דיבר על אחישנה, 
ואחישנה שבאחישנה, וגאולה באופן ניסי לגמרי – הרי עצם הדיבור בזה, זהו נתינת כח 
לחזור בתשובה, לחזור לרבי. אז אם ההנחה שלך היא שהקב״ה כבר הזדקן והוא לא יכול 

לעשות הכל... כי אז הדברים שלך הם אמת.

אצלנו יודעים שאמת זה אמת והיא לא משתנה, אלא שיש גילויים, ומדי פעם העלמות 
והסתרים, ולפעמים זה נראה לנו קצת אחרת. אבל הרבי זה ״קול גדול ולא יסף״, שנהיה 

יותר ויותר חזק, ואדרבה, גם בגבול נגלה הבלי גבול.

פעם שאלתי את הרבי בפתק כיצד יכול להיות שהתורה, שהיא נצחית, אומרת בבירור 
ובחריפות ש״והיה אחרי מותי וקם העם הזה וזנה אחרי אלוקי נכר הארץ״. אני נחרדתי 
מזה, וכתבתי לרבי בתוקף שאני לא מסכים לדבר כזה... הרבי בתשובתו הקיף בעיגול את 
הקטע הזה וכתב שזה עניינו של משה. מי שקרבת אלוקים חפץ, מבין שיש בזה מדרכי 
הבורא. ישנם עניינים הנראים לנו שליליים אך בעצם הם שייכים למשה רבינו, ואין לנו כל 

הבנה בהם. ישנם דברים שאפילו לא צריך לראות ״כבלע את הקודש״.

לחיים!



האמונה והפצתה 30

עשרת הדברות שלנו
שיחותיו של הרבי הם ה׳עשרת הדברות׳ שלנו, וכשם שעשרת הדברות לא 
השתנו מאז ניתנו – כך שיחותיו של הרבי אינן נתונות לשינויים ופירושים 

מפירושים שונים ומשונים

הרב מרדכי שמואל שי' אשכנזי 
רב ומד״א דכפר חב״ד וחבר בי״ד רבני חב״ד באה״ק 

יש  אדיאולוגי:  וויכוח  אלא  חלילה,  מחלוקת  לא  דיעות.  שתי  מובעות  בחב״ד  היום 
ויש המצדדים בהגברת העיסוק בשיחתן  המצדדים בהגברת העיסוק בתורתן של בנים, 

של עבדי אבות.

בחסידות התבאר רבות בעניין החילוק בין ׳בן׳ ל׳עבד׳, אבל החילוק העיקרי הוא שבן 
עניינו רגש ושכל, ועבד עניינו קבלת–עול.

בינינו  העצמי  את הקשר  לחזק  צריכים  טוענים, שכיום  בנים׳  ב׳תורתן של  המצדדים 
לרבי, כמו הקשר העצמי בין אב לבנו. ולשם כך יש להניח דגש מיוחד על לימוד תורת 
החסידות, לחזור אחורה, אל דרכם של חסידי אדמו״ר הזקן, למאמרי אדמו״ר האמצעי. 

לתורה של חב״ד.

לעומתם טוענים המצדדים ב׳שיחתן של עבדי אבות׳, שעיקר העבודה כיום היא האמונה 
הפשוטה והתמימה ברבי, בבחינת ׳עבד׳ שכל עניינו הוא קבלת עול. פשוט, להחדיר את 
העניין של קבלת עול גמורה, לעשות כל מה שהרבי רוצה ומעודד – גם אם אנחנו לא 

מבינים למה ומדוע.

לכן, עיקר ה׳קאך׳ של אלו האחרונים, הוא בעניין שהרבי עודד כל כך בשנים האחרונות 
– הכרזת הקודש ׳יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד׳.

הכרזה זו, טומנת בחובה מסר פנימי ועמוק ביותר, ויכול להיות שבין אלפי החסידים 
המכריזים אותה יש שאינם מודעים למשמעויות העמוקות הללו – אבל זה לא מפריע להם 
להמשיך להכריז, כי הם עושים זאת בבחינת ׳עבד׳, מתוך קבלת עול. הם ראו שהרבי עודד 

זאת, ועבורם אין עוד שאלות!



31כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

וזהו הלימוד ממאמר חז״ל הנ״ל: יפה שיחתן של עבדי אבות מתורתן של בנים!

אכן, ברגעי הגלות האחרונים, כאשר העולם כולו מתהפך – הרי העצה היחידה לשרוד 
ולהחזיק מעמד עד ההתגלות הקרובה, היא להתנהג באופן של ׳שיחתן של עבדי אבות׳: 

אמונה פשוטה מתוך קבלת עול גמורה.

אמונה טהורה

חסידות חב״ד, מיום הווסדה, נועדה למען תכלית אחת ויחידה: להביא לימות המשיח. 
הרבי  של  בתקופתו  הייתה  מיוחדת  תנופה  אבל  הזקן,  רבינו  של  מתקופתו  כך  היה  זה 

הרש״ב, שהתחיל את שלושת הדורות של התגלות המשיח, ששיאן בדורנו.

הרבי הרש״ב, שהשריש בתלמידי התמימים את האמונה במשיח, אמר גם שלפני ביאת 
המשיח יבואו ימים קשים, עד כדי כך שהאש שירדה בזמנו של אליהו הנביא על מזבח 

ה׳ – תרד בצד השני. אבל אנחנו נצעק: ה׳ הוא האלוקים.

במילים פשוטות, הרבי הרש״ב מודיע לנו שתבוא תקופה איומה, שינסו לעקור ולנגח 
את האמונה הפשוטה של חסידים, ינסו לנגוע באותו קשר של האמונה בין חסיד לרבי, 



האמונה והפצתה 32

אותו קשר שמתבטא בהכרזת הקודש ״יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד״ 
– ואף יוכיחו זאת באותות ובמופתים. האש תהיה בצד השני.

אבל מי שישמע לרבי, מי שקשור לרבי – ימשיך לצעוק ״ה׳ הוא האלוקים״, ויצהיר בכל 
מקום: אני קשור אך ורק לרבי. ובמה? באמונה הטהורה.

בחורף תשנ״ב הייתי אצל הרבי, ועד היום זוכר אני איך שבאמצע ההתוועדות צעק הרבי 
״ה׳ הוא האלוקים״! שבע פעמים צעק כך, ואף אחד לא הבין מדוע.

פעמים רבות אני נזכר באותם רגעים, וחושב לעצמי: הרבי הסתכל למרחוק. הרבי ראה 
את התקופה האיומה בה אנו נהיה שרויים, וצעק: ״ה׳ הוא האלוקים״!

הרבי נתן לנו את הכוח, שגם כאשר נהיה במצב איום ונורא זה, בו האש יורדת בצד השני,  
יהיו לנו את תעצומות הנפש הנדרשות כדי שגם במצב כזה נכריז ״ה׳ הוא האלוקים״!

היום, עומדים אנו ומכריזים: ה׳ הוא האלוקים! אתם יכולים להוכיח באותות ובמופתים 
שהצדק איתכם, אבל דעו לכם שאותנו לא תזיזו במאומה מהאמונה הטהורה וההתקשרות 

האיתנה ברבי מלך המשיח.

כשמתבוננים במקור ממנו למדים את העניין של הכרזת ״יחי המלך״, רואים דבר פלא: 
בנו של דוד המלך, מזרע המלוכה, ניסה לערער על מלכות שלמה. הוא הצליח להעמיד 

לצידו את כל ה׳מי ומי׳ בארמון המלכות, והחל לחגוג את נצחונו על שלמה.

היה  וזה  בימים״,  בא  זקן  דוד  ״והמלך  חולה,  היה  המלך  דוד  לטובתו:  היו  הנסיבות 
הרגע המתאים ביותר לקפוץ על העגלה ולנצל את חולשתו של המלך כדי לכבוש את כס 

המלכות.

מנגד, עמדה אשה אחת, בודדת, שהגיעה למלך החולה וביקשה שיקיים את הבטחתו 
להעניק לבנה שלמה את כס המלוכה. היא הייתה חדורה באמונה פשוטה, והייתה בטוחה 
שאם תקבל את הבטחת המלך – מלוך ימלוך בנה. לאחר שקיבלה את הבטחת המלך, היא 

נפרדת ממנו בהכרזה ״יחי המלך דוד לעולם״.

– לכאורה, הרי זה ממש לעג לרש... המלך נוטה למות, והיא מאחלת לו שיחיה לעולם...

שוב, כאן רואים את כוחה של האמונה הפשוטה: אצלה ברור למעלה מכל ספק שאין 
שינויים במלכות בית דוד, וכל הבטחה שניתנה – תתקיים. גם אם מולה עומדים כל בית 

המלכות, כולל השרים החשובים ביותר.

באמונה פשוטה זו, זכתה לראות את בנה שלמה יושב על כס המלכות, ממשיך בגאון 
את מלכות בית דוד. חובה עלינו ליישם את הדברים. לעצמנו למשפחה, לחברים, לסביבה 

הקרובה והרחוקה – אין לנו ברירה אחרת.



33כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

אם רוצים אנחנו להישאר קשורים בקשר הנצחי לרבי מלך המשיח; אם רוצים אנחנו 
לעבור בשלום את הרגעים הקשים האלה, את החושך הנורא הזה – אנו חייבים להיצמד 
לשיחתן של עבדי אבות, להתנהג בקבלת עול גמורה, כמו עבד. אם נתחיל להתנהג כמו בן, 

וננסה להבין כל דבר עם שכל – אנו עלולים להגיע רחוק מאוד, ר״ל.

רק בכוח האמונה הפשוטה, בקבלת עול גמורה, נצליח לעבור את השלב הקשה הזה 
שלפני התגלות הרבי מלך המשיח.

כיום, גם המציאות מוכיחה לאיזה תוצאות טובות אפשר להגיע עם ״שיחתן של עבדי 
אבות״: – אלפי אנ״ש והתמימים שזורמים ל–770 ביומא דפגרא, ובפרט בחודש תשרי, 

מוכיחים שזאת הדרך להתקשרות אמיתית.

יהי רצון שכולנו יחד נחזק ונעודד אחד את השני, באמונה פשוטה בכל שיחותיו של 
שעשרת  וכשם  שלנו,  הדברות׳  ה׳עשרת  הם  הרבי  של  שיחותיו  פשעטלאך.  ללא  הרבי, 
הדברות לא השתנו מאז ניתנו – כך שיחותיו של הרבי אינן נתונות לשינויים ופירושים 

מפירושים שונים ומשונים.

ובעשרת דברות אלו, נצא תיכף ומיד ממש לקראת הרבי מלך המשיח, בקריאת הנצח, 
המבטאת יותר מכל את האמונה הפשוטה: יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם 

ועד! 

צריכים לפרסם

ישנה ההוראה כנ"ל, שצריכים לפרסם לכל אנשי הדור, שזכינו שהקב"ה בחר ומינה 
נעלה מאנשי הדור, שיהי' ה"שופטיך"  בעל-בחירה, שמצד עצמו הוא שלא בערך 
ו"יועציך" ונביא הדור, שיורה הוראות ויתן עצות בנוגע לעבודת כל בנ"י וכל האנשים 
דדור זה, בכל עניני תורה ומצוות, ובנוגע והנהגת חיי היום יום הכללית, גם ב"כל 
דרכיך )דעהו(" ו"כל מעשיך )יהיו לשם שמים"( עד – הנבואה העיקרית – הנבואה 

ש"לאלתר לגאולה" ותיכף ומיד ממש "הנה זה )משיח( בא". 

)משיחת ש"פ שופטים תנש"א(



האמונה והפצתה 34

להאמין באמת!
מלך   אדמו״ר  כ״ק  את  לראות  השלוחים  זכו  בו  היום   – תשנ״ד  כסלו  בר״ח 
משיח שליט״א בפעם האחרונה לע״ע – התקיימה ב-770 החגיגה המסורתית 
עם  בקשר  נוקבים  דברים  הושמעו  זו  בהתוועדות   • ההודאה׳  ׳סעודת   –

תפקיד השלוחים בקשר לשליחות היחידה – ׳קבלת פני משיח צדקנו׳.

הרב יואל שי' כהן

האחרונה  השיחה  אזי  כסלו,  חודש  לראש  בקשר  שיחה  על  כשמדברים  לראש,  לכל 
ששמענו מהרבי בראש חודש כסלו, היתה בתשנ״ב. בוודאי, שנזכה לשמוע מהרבי עוד 
השיחה  זו  ששמענו  האחרונה  השיחה  כרגע  אבל  ששמענו,  ממה  אפילו  ויותר  שיחות, 

מתשנ׳׳ב.

התורה  בהפצת  השליחות  שעבודת  אומר  הרבי  הכינוס,  של  השיחה  בתחילת  מיד 
והמעיינות כבר הסתיימה, וזה שהגאולה עדיין לא באה, זהו מכיון שנשארה עבודה יחידה 
שהיא ״קבלת פני משיח״. והוא מסביר שכל העניינים צריכים להיות חדורים ב׳קבלת פני 

משיח׳. אלו המילים שהרבי אמר אז והגיה.

מה זה אומר במילים פשוטות? ולכאורה מה היה קודם? לא קבלת פני משיח? כל יהודי 
שלומד תניא, יודע שכל התורה והמצוות ממשיכים את הגילוי של משיח, ולכן זה ״תלוי 
במעשינו ועבודתינו עתה״. מה הרבי חידש? הרבי לא סתם אמר, הוא אמר שצריך לצאת 

בהכרזה. מוכרח להיות שמשהו השתנה.

לפני השיחה הזאת, מה היתה העבודה? כשדברו עם יהודי על תפילין, דברו על תפילין. 
כשדברו איתו על שבת, דברו על שבת. ואפילו כשדברו על חסידות, דברו רק על חסידות. 
הטעם והכוונה פנימית, היתה להביא משיח. אבל זה נשאר בכוונה פנימית, והעבודה היתה 

התפילין.

פנימית.  כוונה  עוד  לא  צדקנו.  משיח  פני  לקבל  היא  שהעבודה  היא  ההכרזה  היום 
ההדגשה עכשיו היא בגילוי! והכל צריך להיות חדור בכך.

זוהי השיחה שהרבי דיבר בתחילת הכינוס.



35כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

האוחזים אנו בנקודה?

ממשיך הרבי ואומר עוד ווארט בשיחה. השיחה היתה בפרשת תולדות, והרבי אומר 
שסיום ההפטרה של חיי שרה זה ״יחי 
דוד לעולם״. אומר הרבי  אדוני המלך 
בשיחה שההכרזה הנ״ל שהיא קשורה 
עם משיח כיון שהיא קשורה עם מלכות 
שלמה שמשיח הוא מ״בית דוד ומזרע 
שלמה״, קשור עם מה שדיברנו קודם 
על לידת הלבנה, ועד״ז מדובר כאן על 

לידת המשיח.

בדיוק  צריך  מה  חושב  אחד  כל 
כל  ואת  עצמו  את  להכין  ואיך  לעשות, 

העולם כולו לקבלת פני משיח. זה אומר כך ואומר כך, וכולם חושבים באיזה אופן לומר 
את הדברים ולמסור אותם הלאה.

ו״קאך זיך״, בכל הויכוחים עד ששוכחים על העצם! שוכחים מי אנחנו ועם מה אנחנו 
אמורים לחיות. כל אחד ״איש תחת גפנו ואיש תחת תאנתו״. זה עוסק בכך וזה עוסק בכך, 
ועושה טוב. זה קאך זיך בתפילין ומה נעלה יותר מתפלץ? זה קאך זיך בכשרות ומה נעלה 
יותר מכשרות? וזה קאך זיך באהבת ישראל ומה נעלה יותר מאהבת ישראל? כל התורה 

כולה ואידך פירושא. והכל דברים טובים.

מה זה עיקר הענין? עיקר הענין זה משיח! משיח! משיח!

ולכן צריך לזכור, שאם הוא עושה את כל הדברים הטובים ולא נשמע בהם ה״רוחו של 
משיח״ – הוא יושן! זה לא שהוא אוחז כבר ב״מודה אני״ – הוא עדיין יושן. ואם יושנים 

בעיקר הענין, אז לא זו בלבד שחסר עיקר הענין, גם שאר העניינים אינם באופן רצוי.

למה?

מאד קשה לדבר על כך, אבל פעם אחת צריך לדבר על זה, ישנו כלל בחסידות שכולם 
יודעים, לגבי ״מים המכזבים" שאם הם מפסיקים אחת לשבע שנים )או לדעה אחרת – 
אחת ליובל(, הם כבר לא יכולים להקרא מים חיים. למה הם לא יכולים להיקרא מים חיים 

כי זה דבר שלא יכול להחזיק מעמד.

כשנגשים ברחוב ליהודי, ומדברים איתו על חסידות ועל רבי, ואז הוא עונה שהכל נכון 
וליובאוויטש זה דבר יפה וזה האידיאל של היהדות. אבל תאמר לי: הרבי הוא עכשיו לא 



האמונה והפצתה 36

בריא, ומה יהיה? מה יהיה אחר כך? אם אוחזים עם התוקף והביטחון שהרבי הוא משיח, 
אין שום שאלה.

כששואלים חסיד, צריך להיות לו התשובה הברורה שלא יכול להיות כזה היכי תמצי. 
למה זה לא יכול להיות? כי זה כמו שישאלו אותו מה יקרה אם מחר השמש לא תזרח? 
ודאי שזה לא יקרה, כי הקב״ה הטביע בגדר הבריאה שקיץ וחורף לא ישבותו. אבל כל זה, 
זה דברים שהם בגדר הבריאה. אנחנו מדברים פה על דבר שהוא למעלה מגדר הבריאה! 

כל גדר הבריאה הוא בשבילו!

זו בלבד שלא מקיימים  אז לא  כך,  כשלא אומרים 
את השליחות העיקרית, אלא שגם כל התורה והמצוות 

שלו תלויות בדבר שח״ו לא יכול להחזיק מעמד.

היהדות אינה מוזיאון!!!

את  מכריז  שכשהוא  הכנסת,  בבית  פה  גבאי  ישנו 
״דער  אומר  הוא  החודש,  ברכת  לפני  המולד  זמן 
מולד וועט זיין אי״ה...״. ברוב בתי הכנסת לא נוהגים 
להוסיף ״אי״ה״. למה? כי ״אם״ זה לשון ספק. ואנחנו 

בטוחים שה׳ רוצה, כי כך הוא קבע בבריאה.

להחלימו  שברך..  ״מי  שאומרים  כאלה  ישנם 
בשביל  שברך  מי  גם  אומרים  הם  האם  ולהחיותו״. 
ביום  יהיה  והמולד  בבוקר  מחר  תזרח  שהשמש 

חמישי? לא צריך לעשות בזה מי שברך, זה חלק מהתוכנית של הבריאה כמו שנבראה 
בששת ימי בראשית. ורוחו של משיח היא למעלה מזה.

ואתם יודעים מתי זה התחיל? י"א ניסן תרס״ב! פשוט כפשוטו!

אלא שאז היה הענין לגמרי בהעלם עד שזה הגיע כבר במאמר הראשון אומר הרבי מה 
העבודה של דור השביעי – שממשיך עיקר השכינה. ע״ד שהיה עם משה רבינו שהיה 
שביעי ו״כל השביעין חביביך והוא המשיך את השכינה למטה. למה דווקא השביעי? כי 

זה הסדר

לאחרונה הודפס ב״כפר חב״ד״ סיפור. בין הדברים שמסופרים שהיו אז, שהקומוניסטים 
ברוסיה פעלו בשני כיוונים כיוון אחד: עשו גזירות שונות על יהדות, וכמובן שהיהודים 
עמדו בתוקף במס״נ נגד זה. ומצד שני, עשו התעמולה, שהציגה את היהדות כדבר ששייך 
למוזיאון, היתה הרבה יותר גרועה. אבל כשהגיע בחור אמריקאי עם זקן וציצית והיהודים 

יום אחד לפני כ״ז אדר, 
הגיע לפה עיתונאי 
ושאל את הרבי מה 
המסר שלו לעיתונות, 
והרבי ענה לו שידפיס 
בשמו שמשיח מגיע, 
ולא רק מגיע, הוא כבר 
בדרך. לא צריך להיות 
משוגע בשביל לפרסם, 
צריך להיות משוגע 
בשביל לא לפרסם



37כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

הרוסים אמרו: תראו יש פה בחור שהולך עם כיפה ופיאות, זה נתן להם כח לעמוד נגד 
הגזירה. כשהופכים את הדבר למוזיאון, זה הרבה יותר גרוע מכל הגזירות.

בנוגע לענייננו. מתאספים ביחד, חסידים מבוגרים, אברכים וגם בחורים שרוצים לשמוע 
פה  יש  משהו.  לשמוע  ורוצים  כזה  הוא  שהמצב  חודש  עשרים  כבר  עכשיו.  קורה  מה 
משפיעים, שלוחים, שמסרו את הנפש, והבחורים רוצים לשמוע משהו. קם אחד ומספר 
סיפור מתר״ס. השני מספר מתר״פ. השלישי מתש״י והרביעי מתשח״י. אבל אף אחד לא 

מדבר על ת-ש-נ״-ד.

לספר  מאשר  לשתוק  טוב  יותר  חי?!  דבר  עם  מה  ישנים.  דברים  מוזיאון.  פה  נהיה 
סיפורים מתש״י.

היום  אנחנו  משיח.  עם  קשור  מעוונותינו״  מדוכא  מפשעינו  ש״מחולל  מסביר  הרבי 
במצב של חבלי לידה שגם זה קשור עם משיח.

קודם כל, צריך לצאת לעולם ולהסביר להם שהרבי ממשיך להנהיג כמו מקודם! זה דבר 
ברור אבל, זה לא ענין של חלישות ח״ו, זה ענין של חבלי לידה. ואם לא אומרים את זה, אז 

מפספסים את כל הנקודה של העצמות.

יש שני אפשרויות:

שהוא  אפשרות  יש  במשיח,  זיך  קאך  לו  ויש  משנתו  שניעור  שבשעה  אחד,  אופן 
׳ווילדע זאכן' ויפעול ריחוק ח״ו. מה זה ריחוק? אומרים כך: שליובאוויטש היא  יעשה 
ליובאוויטש והיא בכל תוקפה, אבל הליובאוויטשער׳ס הם כאלה משוגעים שהם אומרים 

שהרבי הוא משיח. כמה ריחוק נפעל מכך??? נו.

אבל יש אופן אחר: ליובאוויטש הם אנשים שפויים ונורמליים, אנשים מבינים, וממילא 
הם מבינים שמכיון שהרבי הוא לא בריא, אי אפשר לצאת עם כאלה סיסמאות. זה לא פועל 
ח״ו ריחוק, אבל זה הרבה יותר גרוע. זה פועל שהעולם מבין שליובאוויטש היא כלום. 

איפה החינוך שהעולם לא תופס מקום?

יום אחד לפני כ״ז אדר, הגיע לפה עיתונאי ושאל את הרבי מה המסר שלו לעיתונות, 
והרבי ענה לו שידפיס בשמו שמשיח מגיע, ולא רק מגיע, הוא כבר בדרך. לא צריך להיות 

משוגע בשביל לפרסם, צריך להיות משוגע בשביל לא לפרסם.

את  שואל  ומישהו  בראשו,  מעודד  והרבי  הרבי  בנוכחות  ״יחי״  הניגון  את  כששרים 
חברו על הנושא אחרי שלמד את השיחות, וראה את הרבי מעודד יחי, והוא עונה לו ״אני 
לא מהמשוגעים, אני מהאנשים השפויים והנורמלים״ הוא מסביר לעולם שזה לא שכל 

ליובאוויטש משוגעים, זו רק קבוצה קטנה – זה ענין של מים המכזבים ח"ו!



האמונה והפצתה 38

אם הוא יכול לומר דברים כאלו, שלא ידבר! לא סיפור מתר״ס, לא מתר״פ, ולא מתש״י. 
או שתדבר מה שצריך או שתשתוק!

זה יותר גרוע מגזירה על אידישקייט! זה להראות לעולם שיהדות זה מוזיאון.

משיח  פני  ״לקבל  היא  שלנו  העבודה  החיוב.  על  נדבר  השלילה,  על  נדבר  לא  אבל 
צדקנו״. והעבודה שלנו היא שכל הפרטים יהיו חדורים באופן גלוי בעבודה זו

ובכדי, שנאחז בכך הן בנוגע לעצמו והן בנוגע לזולת, צריך לחיות עם העניינים האלה. 
ובשביל לחיות, הרבי אומר שצריך ללמוד את העניינים האלה. ושלומדים את העניינים 

האלה, פשוט הענין מונח אצלו יותר טוב.

יש חילוק בין מי שלמד את השיחות למי שלא. מי שלא למד את השיחות שמח על 
הנבואה של הרבי, אבל היא לא מונחת אצלו כי זה בשבילו משהו עתידי. מי שלמד את 

השיחות יודע שהרבי מדבר על דברים שקורים בהווה. על פעולות שמשיח עשה ועושה.

״משיח כבר פה, וישנה כבר ההתגלות ויש כבר הוינצח וכתתו חרבותם לעתים״.

אני מציע להקים חבורות וללמוד את השיחות והמאמרים של השנה האחרונה שעוסקים 
בעניינים האלה. צריך ללמוד את השיחות. הרבי לא אומר עתידות. כשלומדים כל יום, 
אפילו רק לכמה שבועות, מבינים שהרבי אומר, שאנחנו כבר במצב שבין ראש חודש לט״ו 

בחודש, והתגלות הלבנה – התגלות המשיח כבר היה, וכבר זה יהיה בפועל ממש.

 המשיח שבדורנו מנצח כבר בכמה ענינים של מלחמות ה' 

 – ענינים  וכמה  בכמה  וינצח  ה'"  מלחמת  ה"וילחום  שנפעל  איך  בפועל  רואים 
ודוקא מתוך מלחמה של שלום. ונצחון הוא גם מלשון נצחיות, קשור עם הגילוי של 
"נצח": נ' – גילוי שער הנו"ן, צ' – שנת הצדי"ק )כפי שבנ"י קראו לשנה זו( וח' – 

הגילוי של משיח צדקנו, הקשור במספר שמונה )שמונה נסיכי אדם(. 

)משיחת ש"פ חיי שרה, מבה"ח כסלו ה'תשנ"ב(



39כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

 משיח
בראש סדר היום!

הרה״ג הרב משה אשכנזי ע"ה
רב קהילת חב״ד בתל-אביב

בשנים האחרונות העלה הרבי את נושא הגאולה ומלך המשיח לראש סדר היום הציבורי. 
זה התחיל בשיחותיו של הרבי לקהל החסידים, ומשם – לעיתונות ולכלל העולם כולו. 
לפתע הפכה הגאולה לדבר מוחשי וריאלי, והציפייה להתגלותו של המשיח כבר לא הייתה 

חלום. זוהי מציאות שהולכת ומתממשת מול עינינו.

בכינוס השלוחים תשנ״ב, קבע הרבי את הקו הכללי של עבודת השליחות: הכנת העולם 
לקבלת פני משיח. 

עבודה זו אינה עבודת השלוחים בלבד. זוהי עבודתו של כל אשר בשם ישראל יכונה! 
ובלשונו של הרבי: כיוון שזוהי העבודה בזמן הזה, הרי מובן שזה שייך לכל יהודי, בלי 
יוצא מן הכלל. לכן, על כל אחד מאיתנו מוטלת החובה לדאוג שהעיסוק בענייני הגאולה 
וקבלת פני משיח לא ירד לרגע מסדר היום. וכאשר אנחנו נהיה עסוקים רק בזה – ממילא 

גם העולם כולו יתעסק בזה.

לתשובה,  ״לאלתר  העולם בבשורה של  את  הרעיש  הריי״צ  זכורני, שבעת שאדמו׳׳ר 
גדולי  את  ב״נחלת-בנימין, שכלל  בתל-אביב  חב״ד  הכנסת  בבית  הרי  לגאולה״,  לאלתר 
וחשובי חסידי חב״ד בעת ההיא: ה״עובדים״ וה״משכילים״ וכו׳ וכו׳ – היה זה הנושא 

בה״א הידיעה שדובר וחזר ונשנה במהלך כל ההתוועדויות.

ישנם מראות וזכרונות הנחקקים על לוח הזיכרון ואינם נשכחים לעולם. כזאת היא אותה 
התוועדות נפלאה של הרה״ח ר׳ יונה לוויטס, אחד החסידים הנפלאים של תל-אביב באותן 
הרבי  של  בשורתו  כמובן  עמדה  ההתוועדות  במרכז  אלטהויז.  פיניע  ר׳  והרה״ח  שנים, 

הריי״צ ש״לאלתר לגאולה״, ור׳ יונה דיבר על כך ב׳קאך׳ מיוחד.

בתוך הדברים פנה אליו ר׳ פיניע ושאל: ומה תאמרו אם יעבור זמן, ומשיח ח״ו עדיין 
יונה: אני אמשיך להאמין! שימו לב: מדובר הרי בבשורת הרבי  ר׳  לא יבוא? השיב לו 



האמונה והפצתה 40

ויתירה מזו: הייתה  נבואה,  ניתנה באופן של  הריי״צ, שלא 
שם התנייה מפורשת – רק על-ידי ׳לאלתר לתשובה׳ יגיעו 

ל׳לאלתר לגאולה׳.

ובכל זאת, כאשר חסידים שומעים בשורה כזו מהרבי – 
הרי בשורתו הופכת להיות הנושא העיקרי של ההתוועדויות 
מוחלט  בביטחון  שזור  והכל  החולין,  שיחות  של  ואפילו 
בהתממשות בשורתו של הרבי. ולמה? כי הרבי אמר. ולחסיד 

חב״ד זה מספיק.

אנו צריכים ללמוד מהנהגתם של חסידים אמיתיים אלו, ובקל-וחומר: הרי בזמננו לא 
מדובר על בשורה טובה על-תנאי. מדובר בנבואה וודאית ומוחלטת, ללא שום תנאים! 
כאשר הרבי ניבא והודיע ש׳הנה זה משיח בא׳ – הוא לא התנה את זה בשום תנאי שבעולם. 

יעכב את הגאולה,  ייתכן שעניין התשובה  זו בלבד – הרבי אמר מפורשות שלא  לא 
כיוון שכללות עניין התשובה כבר נפעל, ומעתה אין זו סיבה לעיכוב הגאולה. אין ספק, 
שלו חסידים אנחנו, ורצון הרבי לנגד עינינו – חובה עלינו להתמקד בנושא עיקרי זה, ולא 

להניח לשום עניין לדחוק את הנושא המרכזי שהרבי העמיד על סדר היום.

העניין של ׳יחי אדוננו׳ הפך לנחלת הכלל

גאולה  לענייני  הקשורים  הנושאים  גם  מידה,  מארץ  ארוכה  בכללותה  הגאולה  תורת 
ומשיח מרובים הם, ובכולם עלינו לעסוק ב׳קאך׳ מיוחד. אבל ישנם כמה נקודות שחשוב 
להניח עליהם דגש. כזאת היא הכרזת הקודש ״יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם 
ועד״ – עצם העובדה שהרבי עודד כל כך את הכרזת-שירה זו, אחרי כל תפילה, די בה כדי 

שחסידים יראו בהכרזה זו חשיבות מיוחדת בעבודה להבאת הגאולה.

ברור ומוחלט, שהרבי ראה ברוח קודשו את המצב שיווצר לאחר ג׳ תמוז, כאשר איננו 
רואים את הרבי בגוף גשמי. ומה בחר הרבי להשריש בנו בטרם התעלם מאיתנו? – את 
עידוד הכרזת ושירת ״יחי אדוננו״! ברור, אם כן, שרצונו של הרבי שנמשיך בכך ביתר 

שאת ויתר עוז, וזוהי הדרך לקרב ולזרז את הגאולה האמיתית והשלימה.

מיד לאחר ג׳ תמוז, התכנסו רבני חב״ד בארץ הקודש, ואני בתוכם, בבית הכנסת המרכזי 
בכפר-חב״ד. באופן טבעי, האווירה הייתה מאוד לא-ברורה. כולנו היינו מבולבלים, ולא 
אנ״ש,  את  להפקיר  שאסור  לנו  ברור  היה  לאידך,  הכיוון.  להיות  צריך  בדיוק  מה  ידענו 
שהיו מבולבלים לא פחות ונשאו עינים שואלות אל מי שאמורים להיות עיני העדה. היינו 

מוכרחים להגיע למסקנה ברורה באשר ל׳קו׳ אותו הרבי דורש לעת כזאת.



41כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

ברור  רוב  היה  יסוד שיחותיו של הרבי, התקיימה הצבעה בה  על  דיון מעמיק  לאחר 
של כחמשה עשר רבנים שמסקנתם הברורה הייתה שצריך להמשיך להכריז ׳יחי׳ ובכל 
השטורעם. הכוונה הייתה ברורה: היחס שלנו אל הרבי אינו יכול להיות, ואינו בפועל, כאל 
רבי ששייך לעבר ר״ל. אנו מוכרחים לחיות בהכרה ברורה שהרבי הוא הווה, והוא עכשיו 

ממש איתנו בדיוק כמו מקודם.

והתוצאות ניכרו בשטח תוך זמן קצר: כולנו זוכרים את אותם ימים כאשר קמו ׳נביאי 
זעם׳ שצפו את התפרקותה של חב״ד היל״ת. כיום כולנו יודעים שמה שהציל את חב״ד 
שינוי,  ללא  איתנו  נמצא  שהרבי  הטהורה  האמונה  עם  הלאה  להמשיך  ההחלטה  הייתה 

בדיוק כמו קודם. זה נתן לכלל החסידים את הכוח להמשיך הלאה, ובתנופה.

באותם ימים היו אמנם שטענו שהדברים לא יתקבלו בחוץ, וממילא נקטו בגישה שונה 
לחלוטין, שהתבטאה בכותרת ״מה זרעו בחיים״ וביטויים דומים שיש בהם התייחסות אל 

הרבי בלשון עבר ר״ל, בלי הדגשה מוחלטת של ההווה.

אבל גם מי שחשב אז שעניינים אלו לא יתקבלו – רואה היום בחוש שהכרזת הקודש 
״יחי אדוננו״ התקבלה בכל קהילות אנ״ש, ובכל בתי הכנסת, תלמודי התורה ובתי הספר 
ומיד  בלבד,  נסיון  הוא  העכשווי  שהמצב  ומדגישים  אדוננו״,  ״יחי  מכריזים  החב״דיים, 
ממש נתראה כולנו עם הרבי בעיני בשר. גם אותם שעדיין נרתעים מלומר ״יחי אדוננו״, 

הרי גם הם אומרים ״והוא יגאלנו״.

מה זה ״והוא יגאלנו״? בדיוק אותו תוכן של ״יחי אדוננו״: הרבי איתנו עכשיו, ותיכף 
ומיד ממש הוא בא לגאול אותנו.

רגע  בכל  ומצפים  המאמינים  ליובאוויטש,  חסידי  קהל  מאיתנו,  אחד  כל  על  החובה 
ולו  בהם  שאין  החיכוכים  זרם  אחר  להיסחף  לא  המשיח,  מלך  הרבי  עם  שוב  שנתראה 

תוצאה חיובית אמיתית אחת, ורק ליבוי אש המחלוקת בתוכנו – משפחת החסידים.

הזכרת שמו של משיח ממהרת ומזרזת את ביאתו

ולהעיר, שהזכרת שמו של משיח – ״איש צמח שמו״ – ממהרת ומזרזת עוד יותר 
את ביאת צמח, תיכף ומיד ממש.

)משיחת ז״ך מרחשון, ה׳תשמ״ט – בלתי מוגה(



האמונה והפצתה 42

הרבי הוא מלך המשיח 
– רגש חסידי או 
מציאות הלכתית?

הרב יצחק גולדברג – ר"י תות"ל מגדל העמק: ודאי שאין מדובר בהרגש חסידי אלא 
במציאות. כשמדברים אצל חסידים, דברי הרבי חזקים מכל הלכה. אפילו על הלכות פסוקות 

בשולחן-ערוך יש ש״ך וט״ז ודעות לכאן ולכאן. מעשה רב 
– הוא הדבר הכי חזק. הרבי ודאי למד את הרמב״ם והוא 
קבע שנשיא הדור הוא משיח שבדור. ממילא כל המאמין 
שהרבי הוא נשיא הדור, מאמין שהרבי הוא המשיח. אם 
ידוע לנו כיצד אפשר לדייק את זה מדברי הרמב"ם, מה 

טוב, אך בכל אופן אלו דברי הרבי וזוהי המציאות.

הרב ישראל הלפרין – רב קהילת חב"ד הרצליה: כהמשך ונתינת תוקף לדברי הדוברים 
הקודמים, יש להבין מהו הגדר והתוקף של דברי הרבי וכיצד צריך להיות היחס של חסיד 

לדברי רבו:

שהאריז״ל  הידוע  הסיפור  לגבי  תשח"י  שמיני  בפרשת  המשיח  מלך  הרבי  שיחת  א. 
כמתחייב  בנשותיהם  להמלך  רצו  ותלמידיו  לירושלים,  עמו  לעלות  מתלמידו  ביקש 
מבחינה הלכתית. הרבי האריך בנושא ואמר, שעם הרהור על דברי הרב אי אפשר לקבל 
ב. השיחה של הרבי לגבי סעודה שלישית. הרבי מקדים שאמנם יש כמה  את הגאולה. 
עניינים הנהוגים אצל צדיקים וקדושים הנראים כחידוש ויש להם על מה שיסמוכו: אבל 

רבותינו נשיאנו – כל מה שהם מורים הוא על פי הלכה לכתחילה 
ובאופן של מהדרין.

ניקח את שני הדברים: מחד – לא צריך לעיין בשולחן-ערוך 
כדי לאשר כל מילה של הרבי, משום שכך אי אפשר לקבל את 
בא  ההלכה,  שלימות  הוא  המשיח  עניין  שני,  מצד  הגאולה. 
הרבי ומודיע – כל מה שאני אומר הוא על פי הלכה לכתחילה 



43כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

ולמהדרין. הרבי בודאי מקיים את דברי המשנה באבות ״חכמים הזהרו בדבריכם״, בפרט 
לגבי עניין משיח עליו ידועה תשובת הרבי שלא חשובה כוונת האומר אלא כיצד מפרש 

אותם השומע. ואם כן, בוודאי שכל הדברים הנוגעים למעשה שהרבי אומר – הם הלכה.

יתר על כן: לאחר כל זאת שהרבי אמר ופירסם, אם חסיד בא ונוהג חלילה באופן ולו 
למראית עין הנראה כהיפך האמונה – הרי זהו חילול ה', אשר על פי הלכה הוא איסור 

מדאורייתא.

ראש ישי חח"ל צפת: הדבר נכון   – הרב י"י ווילשאנסקי  
 – בפשטות  ואומרים  כשבאים  ב"חוצה״.  ההסברה  לגבי  גם 
הרבי הוא משיח כי כך הרבי אמר, זה חזק יותר מכל פלפולא 
ממילא  ודאי,  מקור  זה  שאצלנו  כשרואים  כי  אחר.  דאורייתא 

הולדת"  יום  ׳׳מבצע  עם  יצא  כשהרבי  לתודעתם.  חודר  הדבר 
חסידי,  לחוג  שייך  שאינו  הרבנים  אחד  אמר  בתורה,  לזה  המקור  היכן  לשאול  והחלו 

שהמקור שלו בתורה לעניין יום-הולדת הוא הרבי מליובאוויטש!

הרב שלום חריטאנאוו – משפיע ישיבת אהלי תורה: בשעה שהולכים ליהודי ואומרים 
לו שהרבי הוא רבי, אין הכוונה שהוא מצא בכתב-יד חסידות ישן נושן שהרבי הוא רבי. 

רואים את זה ברבי עצמו, שכל הנהגתו היא באופן של נשיאות. 
ודאי שיש שיחות שזה כתוב במפורש, אבל עיקר העניין הוא, 
שרואים את זה בכל תנועה ובכל הגה ובכל דיבור – איפה שלא 

תסתכל רואים רבי.

אותו דבר גם לגבי משיח, לא מדובר באיזה שהוא תואר כבוד 
עבדי  ישכיל  ״הנה  הכתוב  בלשון  אלא  למאן-דהוא,  המוצמד 
וגבה מאד״, עניין של מלכות והתנשאות עצמית אשר היכן שרק 

תסתכל בהנהגתו של אותו יהודי רואים בגילוי – משיח!

מינוי דוד מלכא משיחא 

. . והרי המינוי דדוד מלכא משיחא כבר היה, כמו שכתוב מצאתי דוד עבדי בשמן 
קדשי משחתיו, צריכה להיות רק קבלת מלכותו על-ידי העם, וההתקשרות בין המלך 

והעם בשלימות הגילוי בגאולה האמיתית והשלימה. 

)משיחת ש"פ משפטים, ה'תנש"א(



האמונה והפצתה 44

להאמין כמו סבתא 

מסופר אודות יהודי נכבד, פרופסור ומלומד בתחומים מדעיים רבים, בעל 
יהודי  ונחשב לאחד מראשי השמאל הקיצוני. אותו  ונחרצות  דעות מוצקות 
שמע רבות על כ״ק אדמו״ר שליט״א מלך המשיח ועל ידיעתו המקיפה בכל 
התחומים. רבים מעמיתיו בתחומי המדע בעולמו שלו סיפרו לו כי היו אצל 
הרבי ויצאו משם בהתפעלות גדולה, והציעו לו שיעשה גם הוא כמותם וייכנס 
לרבי. אותו יהודי לא יכול הי׳ בשום אופן להאמין כי ״רבי״ חרדי חסידותי 
יכול לדעת ולהיות פתוח כל כך לעולם המודרני, אבל דווקא בגלל זה הוא 
החליט לבסוף להיפגש עם הרבי, כדי ״להפריך את כל האשליות״, באומרו: 

אני אכנס ולא אתפעל.

לבקשתו, נקבע לאותו פרופסור תור ל״יחידות״, וכשהגיע הזמן, הוא נכנס 
אל הרבי, ושהה זמן רב בחדרו הקדוש.

ניסו הבחורים  והתפעלות,  ומלא התרגשות  נסער  כשיצא, כצפוי, כשכולו 
שהיו שם לדלות מפיו על מה נסובה השיחה ומה הוא יכול לספר מה ששמע 

מפי הרבי.

ענה ואמר אותו פרופסור: נכנסתי אל הרבי במצח נחושה, בהחלטה שעלי 
ומלא  נסער  רואים,  שאתם  כפי  משם,  יצאתי  אבל  רושם.  יעשה  לא  הוא 

התרגשות והתפעלות. 

המחשבות שהיו לי לפני שנכנסתי, שאני אוכיח לכל חבריי כי כל התפעלותם 
מן הרבי היא לשווא, הפכו תוך רגעים ספורים להרגשה של התבטלות ננסית 
בפני הענק שבענקים. כאשר אני, הפרופסור הגדול שכל הארץ מלאה תהילתו, 
מרגיש את עצמי כמו ילד קטן, לעומת הענקיות הנפלאה של הרבי, ודווקא 

באותם תחומים בהם אני המומחה בה׳ הידיעה.

כאן עשה אותו פרופסור נכבד אתנחתא, כאילו קשה לו להוציא מפיו את 
הדברים, ואחרי שהות קצרה נענה ואמר: אבל, לרבי שלכם יש חסרון גדול – 
ראו זה פלא. בכל נושא בו אנו מדברים, הוא כל כך בקי וכל כך נאור ומתקדם. 
ואילו ברגע שמגיעים לענייני אמונה – הוא מאמין בכל מילה ובכל אות ממש 

כמו הסבתא שלי, אשה פשוטה שאינה יודעת מאומה...



45כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג



האמונה והפצתה 46

 גם את העולם 
נתן בלבם

המשיח. לימות  כבר  שנכנסנו  העולם.  לתודעת  להביא   אפשר 
בנו! תלוי  הדבר  הכיצד?  אתנו.  נמצא  וקיים  חי  שהוא  המשיח   מלך 

העולם כולו נמצא בתוכנו – בלבנו. ע״י שאצלנו יהיה הדבר מונח כפשטות. 
״חוצה".  גם  הדבר  יגיע  המשיח,  ימות  את  ונרגיש  משיח  עם   נחיה 

לכל העולם כולו. האמנם כך? האם הדבר כה פשוט? • מיוחד

הרב משה סלונים 

העולם המודרני וחידושי המדע נתנו בידי האדם עוצמה אדירה שלא היתה לו מעולם. 
אין שום ערך בין העוצמה והאפשרויות שהיו בידי האדם לפני אלפיים שנה, אלף שנה, 
בית-המקדש,  מאבני  אחת,  גדולה  אבן  להעברת  כיום.  לכוחו  שנה,  מאה  לפני  ואפילו 
שמשקלה היה טונות רבים, היו זקוקים בשעתו לעשרות בני-אדם, ואילו כיום יושב לו 
אדם אחד על מנוף ענק, ובלחיצת כפתור או משיכת ידית הוא מצליח להרים בבת אחת 

מספר אבנים כאלו.

לגרוס  האדם  ביד  דלעיל.  מהדוגמה  יותר  הרבה  חזקה  כיום,  האדם  עוצמת  למעשה, 
בלחיצת כפתור אחד להרס ואבדון, רח׳׳ל, למליוני בני-אדם. הדברים ידועים לכולנו. זהו 
חלק מהווי חיינו וכל אחד מאתנו לוקח חלק בעוצמה זו. בכל זאת, כאשר משווים עוצמה 

זו לגבי העבר, נראים הישגי זמנינו באור אחר לגמרי.

דברים אלה הם אמנם מחידושי התקופה, אך נביאינו וחכמינו דיברו על עוצמתו האדירה 
של האדם עוד אלפי שנים לפני כן.

כ״ק  האדם.  בני  של  בלבם״  נתן  העולם  את  "גם  יא(:  ג,  )בקהלת  קבע  המלך  שלמה 
 – בלבו  פועל  האדם  ״כאשר   )36 ע'  ח"ז  )לקוטי-שיחות  מסביר  שיל״ו  מה"מ  אדמו׳׳ר 
בכוחות נפשו, העדר ההגבלות, צמצומים וחילוקים שבין השכל וכח המעשה, עי״ז גורם 
הוא שגם בעולם יהיה העדר ההגבלה, עד שהוא פועל שיתבטלו מהעולם כל ההגבלות 

שבין העבר, ההווה והעתיד".



47כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

לנמלה קטנה,  לעולם שווה  ביחס  האדם, שערכו 
יכול לפעול בעולם שינויים מרחיקי לכת, עד ביטול 
כל הגבלות הטבע. כיצד יכול האדם לשנות את גדרי 
הטבע בעולם?  פשוט מאד: על-ידי שפועל בתוכו 
זאת  ממשיך  במילא  הטבע,  מגדרי  לצאת  ובלבו. 
על  בעולם בעוצמה אדירה. עוצמה העולה בהרבה 
העוצמה שחידושי האטום והסילון נתנו בידי האדם.

יתירה מזו. לא רק העולם התחתון ניתן בלבו של 
האדם ובידו לשנותו מקצה לקצה, אלא גם העולמות 

העליונים ביותר ניתנו בידי האדם. וכפירוש הרב המגיד על מאמר חז״ל: ״דע מה למעלה 
ממך" – "ממך ובך הדבר תלוי בכל העניינים דלמעלה ועאכו"כ בכל העניינים דלמטה״. 
בכחו ובעוצמתו של האדם לשנות את העניינים למעלה מעלה עד אץ קץ, עד לעניינים 

שלמטה מטה עד אין תכלית. 

המזכירות  מחברי  אחד  כהן.  גאולה  הגב'  בניו-יורק  ביקרה  שנה  מעשרים  יותר  לפני 
שפגש אותה, סיפר לה על שיחתו הקדושה של הרבי מה״מ, שנאמרה בעת ההתוועדות, 

בה דיבר בחריפות נגד החזרת שטחים בארץ.

הגב׳ כהן העירה על כך: "כדי שדברים אלה יביאו תועלת מעשית צריכים לשכנע את 
העם היושב בציון, שהם המדברים על החזרת שטחים, ולא את חסידי חב״ד הדבקים ברבם 
ואינם עוסקים בנושא זה באופן ישיר". כאשר ספרו את דבריה לרבי מה"מ, העיר הרבי: 
״ווען דא בא חסידים, וואלט זיך אפלייגן דער עניין כדבעי. וואלט דאס אפגלייגט זיך אויך 
בא די אידן אין ארץ– ישראל״ ]=כאשר כאן, אצל החסידים, יהיה הענין מונח כדבעי, הוא 

יונח גם אצל היהודים בארץ-ישראל[.

המקור לכל סוגי ההתנהגויות

אם לכל יהודי, יהיה מי שיהיה, יש הכח האדיר לשנות את הנהגת העולם – "העולם נתן 
בלבו" – עאכו״כ לחסידים, חייליו של הרבי מה"מ, חיילי הקומנדו של עם ישראל. על 
כתפי חיילי קומנדו אלה הוטלה משימת הפצת המעיינות חוצה תוך מסירות-נפש. העולם 
כלו נמצא בלב החסידים, לשבט או לחסד. הן בצד הגשמי, כיצד תהיה ההנהגה בעולם; 
מלחמה או שלום, רעב או שובע, עניות או עשירות, עלייתם של מלכים ומנהיגים וירידתם 

הפתאומית.

והן בצד הרוחני, המצב של קיום תומ״צ, שלמות-העם ושלמות-הארץ, ובעיקר... אילו 



האמונה והפצתה 48

הנחות דעות והשקפות יקלטו בין היהודים ואילו לא )ראה שיחת ש"פ תולדות תש"נ וש״פ 
משפטים תשנ״ב(. זו למעשה עיקר שליחותו של כל חסיד: לשנות את כל המצב בעולם.

זה  בנושא  הרבי  דברי  וידועים  העולם.  ידי  על  נשלט  להיות  ולא  העולם  על  לשלוט 
המופיעים באגרותיו משנת תשי״ב לאגודת-חב"ד.

אלא שלא תמיד רואה זאת החסיד בעיני בשר, או, שלא תמיד רוצה הוא לראות זאת 
באור זה. לשם כך עליו להעזר בכח האמונה החסידית הטבעית הנטועה בלב כל חסיד.

אחד הדברים הכואבים עליהם דיבר וכתב הרבי במשך ארבעים וחמש השנים האחרונות, 
התייחס לחוסר תשומת הלב של חסידים שאינם ״חיים-את הדברים שעליהם הוא מרבה 
לדבר. אמנם באים להתוועדות, מתעוררים ברגש טוב, אך לאחר מכן מניחים את השיחה 
על המדף )ואף כורכים אותה משני הצדדים...( ולא חיים כלל את הנושא. באופן כזה ברור 
שהעולם לא משתנה, ובמילא אף מעיז לגלות התנגדות. אח״כ באים בשאלה: מדוע העולם 

מתנגד כל-כך... 

על בעיה כאובה זו, שהיתה קשורה עם נושאים שונים, דיבר הרבי עשרות פעמים במשך 
השנים, והיא הועלתה על-ידו בשיא חריפותה בעיקר ביחס לצרה שלא חיים עם המשיח 

כפשוטו.

המשפיע הרה׳׳ח ר׳ מענדל פוטרפס ע״ה הסביר פעם באחת מהתוועדויותיו, בשם זקני 
החסידים: "וואס בא א חסיד איז בנקודה איז אין וועלט בהתפשטות״ ]=מה שאצל חסיד 

מתמצה ב׳נקודה׳, מופיע בעולם ב׳התפשטות׳[.

אלו,  והשקפות  שלדעות  מכך  נובעות  בעולם  המתפשטות  שליליות  והשקפות  דעות 
אצל החסיד, יש איזה שהוא מקום, אפילו כנקודה בלבד. אפילו כאשר אצל חסיד אין שום 
מקום לדעות והשקפות אלו, אלא שאינן מושללים אצלו מכל וכל, מספיק הדבר, כדי שהן 

יתפשטו בעולם בצורה רחבה ביותר.

לאיזה סוג מרגלים אנו משתייכים?

ואם הדברים אמורים לגבי כל נושא, עאכו״כ שמתאימים הם בנושא משיח:

כאשר ענין זה יהיה מונח אצלנו כדבעי, לא תהיה שום בעיה להקנותו לעולם כולו, שהרי 
״את העולם נתן בלבם״, הבעיה היא שאצלנו העניין לא מונח. לא רק כעת, בתשנ"ה, אלא 
גם בשנים שעברו, כאשר הרבי מה"מ דיבר על כך בהרחבה. שיחות רבות נאמרו בענין זה, 

ולדוגמה שיחת קודש משבת פ׳ בלק תנש״א:

האבלות  רגש  התגברות  של  בתנועה  להיות  צריך  לא  ומשיח  גאולה  בעניני  הלימוד 



49כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

בימים דבין המצרים, אלא הרגשת הכוסף דבית המקדש השלישי, כוסף שהיה צריך להיות 
גם אם הבית השני לא היה נחרב. הלימוד צ׳׳ל בוודאות שאין זה ״הלכתא למשיחא" אלא 

הלכה למעשה בפועל ממש ברגע שלאח״ז.

הלימוד אינו בתור ״סגולה״ למהר ולקרב ביאת המשיח, אלא כדי להתחיל ו״לחיות״ 
עם הזמן דימות המשיח, להגיע להרגש הלב ולהנהגה בפועל במחשבה דיבור ומעשה 
באופן המתאים לזמן מיוחד זה שעומדים על סף הגאולה, ומראים באצבע ש״הנה הנה זה 

)המלך המשיח( בא". הלימוד עצמו הוא ככניסה להתחלת ימות המשיח ממש. 

בהמשך לשיחה זו ממשיך הרבי מה״מ:

למרות ה״שטורעם״ שבדבר בתקופה האחרונה . . רואים שישנו קושי )עס קומט אן 
שווער( להחדיר את ההכרה וההרגשה שעומדים על סף ימות 

המשיח ממש, עד שיתחילו ל״חיות" בעניני משיח וגאולה.

נוסף. אחריהם  זקוקים לשום הסבר  דברים ברורים שאינם 
נידרש  מה  ספקות  להתעורר  היום  יכולות  כיצד  להבין  קשה 
הדברים  לאחר  נאמרו  אלה  שדברים  לב  לשים  יש  מאתנו. 
זה  רעיון  הוזכר  שם  גם  תנש"א.  ניסן  כ"ח  בשיחת  הקשים 
במילים קשות יותר. והנקודה היא שאצל חסידים צריך להיות 
הפרטים  כל  עם  העניק של משיח,  כל  ]=מונח[  "אפגלייגט" 

שבזה ובמילא העולם יקבלם בשמחה רבה.

שלו  בבית-חב"ד  שמנהיג  שליח  במוחש.  שרואים  וכפי 
הנהגה משיחית כפי שהרבי דורש, מקבלים זאת קהל מקורביו 
כדבר המובן מאליו. שליח שמגמגם וחושש מתגובת הקהל, זוכה לתגובות שליליות ביותר, 

כאילו שהאנשים קוראים את צפונות לבו. הם מגיבים על-כך מבלי שיהיו מודעים לכך.

ההבדל בין המרגלים ששלח משה למרגלים ששלח יהושע הוא בעצם השליחות. מרגלי 
משה הלכו לבדוק ולעשות סקר אם כדאי להיכנס לארץ, ולכן מסקנת ״הסקר" שלהם היתה 

שלא להיכנס, הפוך מדברי השי"ת.

למרגלי יהושע לא היו שום ספקות ח״ו בכוון זה. הם ידעו שהם נכנסים לארץ טובה, זו 
שהבטיח להם השי״ת. הם רק ערכו ׳׳סקר", מאיזה צד כדאי יותר להיכנס לארץ, דהיינו, 
ולכן הריגול – "הסקר" –  ורק בשאלות טכניות אך לא בשאלות עקרוניות.  שעסקו אך 

שלהם הצליח.

הרבי דרש תמיד לעשות כל דבר בצורה רחבה ולהשתמש בכלים מודרניים, בכדי לרתום 
גם כלים אלה להפצת המעיינות. אך ח"ו לבדוק אם יש לקיים את הוראותיו של הרבי. גם 

שליח שמנהיג 
בבית-חב"ד שלו 
הנהגה משיחית 

כפי שהרבי דורש, 
מקבלים זאת 
קהל מקורביו 

כדבר המובן 
מאליו



האמונה והפצתה 50

יותר  היכן כדאי  ברוסיה הסובייטית, באותן השנים הקשות, ערכו עסקני חב״ד ״סקר״, 
לפתוח ישיבות, חדרים, מקוואות וכל הקשור בהחזקת הדת.

הרבי דרש תמיד לעשות כל דבר בצורה רחבה ולהשתמש בכלים מודרניים, בכדי לרתום 
גם כלים אלה להפצת המעיינות. אך ח"ו לבדוק אם יש לקיים את הוראותיו של הרבי. גם 
יותר  היכן כדאי  ברוסיה הסובייטית, באותן השנים הקשות, ערכו עסקני חב״ד ״סקר״, 
ניסו לברר באיזה עיר  לפתוח ישיבות, חדרים, מקוואות וכל הקשור בהחזקת הדת. הם 

המשטרה מעלימה עין, כדי להעביר לשם את מרכז הפעילות.

אך לערוך "סקר" האם יש לעסוק בכל עניני החזקת הדת? – דבר זה היה מופרך לגמרי. 
גם הדעה השטנית, להפסיק לעת-עתה את הפעילות, עד יעבור זעם, היתה מופרכת לגמרי. 
למעשה רצו הקומוניסטים להעלות נושא זה בוועדת הרבנים, אותה ניסו להקים בשנות 

העשרים, אלא שהרבי נ״ע התנגד לה בכל התוקף, כידוע פרטי הדברים שבזה.

אין לנו אלא דברי מלכנו משיחנו. עלינו לחיות עם הרבי ולא להתפעל מכל המונעים 
ומעכבים. עלינו להתגבר על ניסיון דורנו שהוא הניסיון האחרון, ולמעשה, הסיכום של 

כל הנסיונות שהיו במשך כל הדורות. יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!

לא להפסיק מלצעוק!

יהודי יכול להמצא במעמד ומצב טוב ונעלה, הן בגשמיות והן ברוחניות, לומד 
תורה ומקיים מצוות בתוך הרחבה: אבל כיצד יכול הוא לנוח ולשקוט כאשר עדיין 
בקריאה  עולמות  מרעיש  שאינו  היתכן  והשלימה?!...  האמיתית  הגאולה  באה  לא 

וצעקה ״משיח נאו״?!...

בשעת התפלה, ק״ש שעל המטה וכו׳ – עליו לצעוק ״שמע ישראל״; אבל בשאר 
הזמנים – עליו לצעוק ״מ ש י ח  נ א ו"!...

)משיחת ש"פ צו תשמ"ה(



51כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

 באופן המתקבל – 
זה מחייב!
הרב אברהם שמואל שי' בוקיעט

שבשאר  שבעוד  הוא:  הגאולה  בשורת  לבין  המבצעים  עשרת  בין  ההבדלים  אחד 
הרבי  לנו  הורה  הגאולה  בשורת  שאת  הרי  כלשהן,  הגבלות  הרבי  הטיל  לא  המבצעים 
לפרסם ״באופן המתקבל״. הבדל מהותי זה בילבל רבים מאיתנו, ולכן, על-אף שדשו בכך 

רבים – אעמוד על כך שוב:

מבצע פירסום בשורת הגאולה שונה ביסודו מכל שאר ה׳מבצעים׳: בעוד שכל עשרת 
המבצעים נועדו לפעול על גופו של היהודי, ולא כל כך על הרגש וההבנה – הרי שמבצע 
בשורת הגאולה נועד – בעיקרו – לפרוט על הרגש וההבנה, ולהחדיר בהם את האמונה, 

הציפייה והרגש של דריכות לקראת בואו של משיח.

כאשר נצליח לשכנע את בן-שיחנו כי משיח עומד להגיע בכל רגע – הוא יקבל ביתר 
קלות את שאר המבצעים כאמצעי להתכונן לביאת משיח.

כלומר: בראש ובראשונה עלינו לחתור למצב בו בן-שיחנו יבין בשכלו )ועד לידיעה 
נשיג את  ורק בכך  ישראל,  ולגאול את עם  רגע  עומד להתגלות בכל  מורגשת(, שמשיח 

המטרה – שיהודי נוסף יהיה חדור בתחושת ציפייה לביאת המשיח.

לאור האמור, תובן גם הוראתו הייחודית של הרבי בנושא פירסום בשורת הגאולה – 
לפרסם את בשורת הגאולה ״באופן המתקבל״: אין כאן כוונה לשלול פירסום מסויים, אלא 
רק זאת, שהפירסום יהיה באופן מובן ומתקבל על דעתם של האנשים עימם אנו עומדים 
במגע. אולי לכן ענה הרבי לאחד השלוחים ששאל על כך שתלוי במצב שעל-אתר, שכן 
שונה ההסברה לאדם שומר תורה ומצוות מאשר ההסברה לאדם שאינו יודע תורה ומצוות 

מהן.

משל למה הדבר דומה? – לרב העומד על הבמה וחפץ לשאת דרשה לקהל שאינו נמנה 
מסויים,  ממכשול  מרעיתו  צאן  את  להזהיר  הרב  רוצה  בדרשתו  שבחבורה.  העילית  על 
אבל, אם הוא ידבר גבוהה גבוהה, בסגנון של ה׳טור׳ ו׳השולחן-ערוך׳ – יתכן שהנוכחים 



האמונה והפצתה 52

לא יבינו אותו, הגם שתלמידיו כן יבינו אותו. אותו רב צריך להוריד קצת את רמת דיבורו 
להגיע  יוכל  ובכך  בקשר,  עומד  הוא  איתם  הקהל  סוג  לפי  דיבורו  סגנון  את  ולהתאים 

למטרתו, וקהל-עדתו ידע להיזהר מהמכשול. 

כך גם אנו – חובה עלינו לפרסם את בשורת הגאולה ללא כחל ושרק, יחד עם פירסום 
זהותו של הרבי מלך המשיח, שכאמור, נחוצה 
כדי שיהיה אפשרי ״לחיות עם משיח״ באופן 
מושלם. אבל, יחד עם זאת למשש את הדופק 
מתאמת  ברמה  הוא  אם  מאזיננו,  קהל  אצל 
לקלוט את הדברים כפי שהם, או שמא צריכים 

לשנות את הסגנון.

הסגנון  בשינוי  הכוונה  שאין  כמובן 
להתעלמות מוחלטת מפירסום בשורת הגאולה 

עם זהותו של משיח, בדיוק כשם שאותו רב שקהל-עדתו לא יבין אותו, לא יימנע משום כך 
להבהיר להם במילים ברורות כי דבר מסויים הוא מכשול חמור ועליהם להיזהר ממנו – כך 
גם אנו לא נימנע מלקיים את הוראתו של הרבי לפרסם את בשורת הגאולה בשלימות, ויחד 

עם זאת נעשה ככל יכולתנו להעביר את המסר באופן הכי מתקבל שיהיה ניתן.

ללמוד  עלינו  בן-שיחנו,  של  והבנתו  בשכלו  שיתקבל  באופן  המסר  את  להעביר  כדי 
היטב את שיחותיו של הרבי מלך המשיח מהשנים נ״א-נ״ב, כולל כל המקורות ההלכתיים 

והתלמודיים המצויים לרוב בשיחותיו של הרבי מלך המשיח.

קרה פעם ששאלו בחור חב״די ב׳מבצעים׳ אודות משיח, והלה לא ידע לענות. הרבי 
הקדיש לכך שיחה שלימה ובה תמה כיצד ייתכן שחב״ד׳ניק יתבייש במה שהרבי שלו 

מפרסם ולא יידע את המקורות לכך.

עלינו לדאוג שלנו זה לא יקרה... העצה היחידה לכך היא – לימוד מסיבי של שיחות 
הרבי מלך המשיח המבארים כל דבר על בוריו.

כאשר נדע את השיחות על בוריין – נצא אל הרחוב בטוחים יותר ותשובה תהיה בפינו 
לכל שאלה שישאלונו. וכאשר אנחנו יודעים שכך אמר הרבי מפורשות בשיחה – עלינו 

לפרסם את דבריו של הרבי מלך המשיח, ולא להתבייש רחמנא-ליצלן בדברי הרבי.

יהי רצון שתיכף ומיד ממש נזכה להתגלותו של הרבי מלך משיח, ״מלך ביופיו תחזינה 
עיניך״ ונוכל ״לחיות עם משיח״ בימות המשיח בבית המקדש השלישי, אמן!



53כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

אין ספק וספק ספיקא 
שאפשר וצריך לפרסם 

את זהותו של משיח
הרב יוסף יצחק שי' אופן

האם יש עניין לפרסם גם את זהות הגואל, על אף שלא קיבלנו הוראה מפורשת 
על כך, מה גם שייתכן שזה מרחק יהודים מחסידות?

אם הרבי עודד את שירת והכרזת "יחי", למרות הפירסום הרב שניתן לדבר בתקשורת 
האלקטרונית והכתובה בעולם כולו – אין ספק ואפילו לא ספק-ספיקא שאכן הגיע הזמן 
שאפשר וצריך לפרסם את זהותו של משיח. כיוון שזהו אחד השלבים בהתגלותו של מלך 

המשיח.

נוסף לכך, בל נשכח את ריבוי השיחות )אותם הגיה הרבי כדי שיפרסמום בעיתונים!( 
לדוגמא שיחת ש״פ משפטים  כמו  הוא מלך המשיח,  הוא  בפירוש שהרבי  מודיע  בהם 
יותר בנוגע לדורנו זה – שבר״ת ד״מיד" נרמזים  ה׳תשנ״ב בה אומר הרבי: "ובפרטיות 
ג' התקופות השייכות לכ״ק מו״ח אדמו״ר נשיא דורנו, ועל סדר הקירבה אלינו – משיח 
)מנחם שמו(, יוסף יצחק, דובער״, או השיחה של "בית רבינו שבבבל" בה אומר הרבי 

שמשיח עומד על גג בית המקדש ״דמקדש מעט שבחוץ לארץ" וכיו״ב.

אפילו אחרי ג׳ תמוז?

כיוון שהרבי הורה לנו – ״מעשה רב״ – ללכת בדרך זו, מי שרוצה לומר אחרת, היינו 
שלאחר ג׳ תמוז נפסק ח״ו כל העניין – עליו להביא ראיה שזוהי דעתו ורצונו של הרבי! 

חסידים מעולם לא עשו דברים כה גורליים על דעת עצמם.

יתירה מזו: הרי הרבי ידע על מה שיקרה בג' תמוז, וא״כ, אילו היה לרבי חשש שלאחר 
ג' תמוז ירחק עניין "זהותו של משיח״ יהודים מחסידות, הוא היה מוצא "עצה״ להסדיר 
משיח  של  זהותו  פירסום  את  הרבי  עודד  זאת  שבכל  וכיוון  כלשהי,  בצורה  העניין  את 



האמונה והפצתה 54

בפירסום הגדול ביותר למעלה משנה – אין לך הוכחה גדולה מזו שהרבי רוצה שנמשיך 
בכך גם עכשיו.

וזה "באופן המתקבל״?

"אופן המתקבל" לא נקבע ע״י מי שמפחד מהצל שלו... הרבי יודע מה מתקבל ומה לא, 
ואם הרבי פירסם בעצמו את זהותו של משיח – אין ספק שזה אופן המתקבל. כמובן שאין 
ולצעוק ככרוכיה, אבל  יכול ללכת ברחובות קרייה  וכל אחד  הכוונה שהותרה הרצועה 
לאידך חשוב מאוד להדגיש שאסור להתבייש במה שהרבי בעצמו הינחה אותנו ובאופן 

של ״מעשה רב", כי להסתיר דברים שהרבי עושה זה לא ״אופן המתקבל״...

מה התועלת בפירסום זהותו של משיח?

ראשית, זה מחזק את עצם בשורת הגאולה: כאשר אתה בא לאדם ברחוב ומספר לו 
שמשיח עומד להגיע, ואומר לו מיהו משיח – זה נתפס אצלו כדבר מציאותי, לא כדבר 
הפורח באויר, כשם שכאשר רוצים להמחיש לילדים את אליהו הנביא, מציירים להם יהודי 

עם זקן לבן...

שנית, עצם העובדה שהרבי עודד את העניין הזה במשך זמן כה רב, מספיקה לנו ללכת 
ולפרסם את זהותו של משיח, באמונה פשוטה שאכן הגיע הזמן לפרסם את זה.



55כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

בנוגע לאופן הפירסום – מה, מתי וכמה לפרסם?

מה לפרסם כבר אמרנו – את בשורת הגאולה יחד עם זהותו של משיח. מתי וכמה – 
תלוי היכן אתה נמצא – אם אני נמצא ב״שבע ברכות" או כל שמחה אחרת, ובעלי השמחה 
אינם נמנים על חסידי חב״ד ואני יודע מראש שהם לא מעוניינים שאומר את כל מה שאני 
מאמין – אזי אדבר על ביאת משיח הקרובה, ועל כך שבודאי שדורנו יזכה לגאולה, ואם זה 
יתאפשר, אזי אדבר גם על כך שמשה הוא גואל ראשון הוא גואל אחרון והרבי הוא משה 

שבדורנו, אבל אני משתדל תמיד שלא לצרום את האוזניים של הסובבים אותי.

אבל, כמובן שאסור להסתיר את אמונתינו ואם מישהו יבוא וישאל אותי, אזי אומר לו 
את דעתי הברורה בנושא מבלי להסתיר מאומה.

 הגאולה האמיתית והשלימה

בעקבות שיחת כ"ח ניסן ה'תנש"א, בחודש סיון באותה שנה, הקים הרה"ח זמרוני 
שליח הרבי מלך המשיח שליט"א לבת-ים, את "האגודה למען הגאולה  זליג ציק 
האמיתית והשלימה". 'האגודה' החלה בהוצאת עיתון "הגאולה האמיתית והשלימה" 
שליווה את שנות בשורת הגאולה, כשהוא משמש כשופרו הנאמן של הרבי שליט"א 

בהפצת הבשורה לקהל הרחב. 

הרב  של  אחיו  מסר  ה'תנש"א,  תמוז  י"א  ראשון  ביום  הדולרים  חלוקת  במהלך 
ובמאור  בברכה  שקיבלו  שליט"א,  לרבי  "הגאולה"  של  השני  הגליון  את  זמרוני 
פנים. יומיים לאחר מכן, בחג הגאולה י"ג תמוז יצא הרבי שליט"א בדרכו ל'אוהל' 

כשהעיתון בידיו הקדושות. 

ועידודים בלתי-פוסקים מהרבי שליט"א.  לאורך כל הדרך, זכה העיתון לברכות 
ש"פ  שיחת  שבעקבות  השביעי,  הגליון  הוצאת  אחרי  התקבלה  מיוחדת  ברכה 
שופטים יצא בכותרת המרעישה "יש נביא בישראל". אל מול קולות שהתנגדו וגערו 

אז בעורכי העיתון הוציא הרבי תשובה ברורה של "הסכמה וברכה"...   

 הרבי שליט"א אוחז בידיו את העיתון
בעת צאתו ל'אוהל'‬.

אחיו של הרב זמרוני מגיש לרבי 
בחלוקת הדולרים את העיתון‬



האמונה והפצתה 56

זהותו של משיח היא 
חלק בלתי-נפרד מהתורה

מה כל-כך חשוב לומר לאנשים ׳מבחוץ׳ שהרבי הוא מלך המשיח? – מדוע לא 
ניתן להסתפק בהפצת בשורת הגאולה מבלי ׳להיכנס׳ לסוגייה זו של זהות המשיח? 

או במילים אחרות: מהי התועלת בפרסום זהותו של משיח?

הרב פורסט: ״מעולם לא שמעתי שחסיד ישאל מהי התועלת במבצע תפילין״. ״חסידים 
ידעו שמה שהרבי אומר לעשות – עושים מבלי להבין 
מהי התועלת שבזה. אם אחר-כך הרבי ירצה – הוא יבאר 
גם את התועלת שבדבר, אבל חסיד אינו מחכה להסברים. 
יוצא אם-כן, שהשאלה היא ״האם חובה עלינו לפרסם 

את זהותו של משיח״?

״ועל השאלה הזאת יש שיחה ברורה: בשיחת שבת 
פרשת תזריע-מצורע תנש״א, הביא הרבי את כל אותם 
המשיח  שהם  רבותיהם  על  אומרים  שהיו  תלמידים 

שבדור, ומסיים שם ש״אנן נעניה אבתריה״ ונאמר גם אנו שנשיא הדור הוא משיח שבדור. 
הרי לנו שהרבי מייחס חשיבות לנושא ״זהותו של משיח״, ולדעתו, חסידים צריכים לומר 

על רבם כי הוא מלך משיח.

לפורטם  המקום  כאן  שאין   – ומענות  תשובות  של  עצום  ריבוי  לנו  יש  זאת,  ״מלבד 
)והדברים פורסמו בכמה וכמה מקומות( – מהם עולה בבירור שהרבי מעביר לנו את המסר 
שהגיע הזמן לפרסם את זהותו שהוא הוא מלך המשיח ]כמובן, עם ההבהרה בזה שצריך 
בעצם,  אפריקה[,  בדרום  לאנ״ש  הידועה  כהתשובה  תנאיו,  לפי  מקום  בכל  בזה  לפעול 

צוות ישיבת תות"ל ברינוא משוחחים בנושא משיח וגאולה: ר' יצחק שי' נעמאנאוו 
פורסט משפיע  דוד שי'  ר'  קלמנסון ראש הישיבה,  שי'  יחיאל מ"מ  ר'  מנהל רוחני, 
בישיבה,  המפורסמת בשמה שהוסיף לה כ"ק אד"ש מה"מ – "ע"ד כבליובאוויטש".



57כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

לאחרי ה״נעשה״ ישנו גם ה״נשמע״״ שתועלת ידיעת זהותו של משיח היא גם דבר המובן 
מבחינת המוחשיות דביאת המשיח.

״אין כאן שיקול של הפסד או רווח״, אומר הרב קלמנסון. ״זאת היא חובה המוטלת 
עלינו מדאורייתא!״.

והוא מסביר: ״לאחר שהרבי הגיה ופירסם את השיחות 
הוא  וכי  שמו״  מנחם   – ש״משיח  במפורש  כתוב  בהם 
זהותו של  וכו' – הרי  וכו'  נמצא ב״בית רבינו שבבבל״, 
משיח נעשתה לחלק בלתי-נפרד מהתורה; שהרי בלימוד 
וכל  מדאורייתא,  תלמוד-תורה  מצוות  מקיימים  השיחות 

הפרטים הכתובים בשיחה נעשים חלק מהתורה שעליה נצטווינו ״ללמוד וללמד״.

– אם-כן, כשם שחובה עלינו ללמוד פרשה ראשונה של קריאת-שמע וללמדה ליהודי 
אחר – כך מוטלת עלינו חובה מדאורייתא ללמוד את כל השיחות של הרבי על כל פרטיהן, 
וכיון שנכתב בתורה שהרבי הוא משיח – מוטלת עלינו  וללמד אותן ליהודים אחרים! 

חובה מדאורייתא ללמוד את זה וללמד את זה לאחרים.

של  והבנתו  בשכלו  המתקבל  באופן  ללמדם  צריך  התורה  דיני  שבכל  שכשם  ״אלא 
התלמיד – כך גם בעניין זה: צריך להסביר לאנשים שהרבי הוא מלך המשיח, ולהשתדל 

להוריד את העניין עד לשכל הכי פשוט״.

הרב יצחק נעמאנאוו: ״כחסידי הרבי, אין לנו אלא להתבונן בהנהגתו בכל הנוגע לנושא 
זה, ולהסיק את המסקנות: היו שנים בהם אסר הרבי לומר 
שירים  לשיר  להפסיק  תבע  אף  הוא  משיח.  שהוא  עליו 
מסויימים שביטאו את האמונה שהרבי הוא מלך המשיח. 
הרבי אף הסביר ]בשמחת-תורה תשמ״ה[ שפירסום שכזה 

מרחק יהודים מתורת החסידות!

משמחת-תורה  ]החל  יותר  מאוחרות  בשנים  ״אבל, 
תשמ״ו[ התיר הרבי לפרסם את זהותו של משיח במינון 
כזה או אחר, עד שבשנים האחרונות עודד הרבי בעצמו את 
״יחי אדוננו״ מול מצלמות הטלוויזיה! – ״כתוב,  שירת 
שבזה  חשש  לא  הרבי  ואם  כרבו״,  להיות  לעבד  ש״דיו 

יתרחקו יהודים מחסידות – אל לנו להיות יותר צדיקים מרבינו ולחשוש ממה שהוא עצמו 
לא חשש!

יותר  ״וגם תועלת טמונה בפירסום זהותו של משיח, כיוון שבזה אנו ממחישים עוד 
את האמונה בביאת משיח, עקב העובדה שרוב יהודי העולם מכירים את שמעו על הרבי, 



האמונה והפצתה 58

וכאשר מבשרים להם שהרבי הוא מלך המשיח – הבשורה מקבלת אצלם מימד מוחשי 
יותר״.

ולכן כחסידים, עלינו ׳לחיות׳ עם הדבר האחרון לעת-עתה שראינו אצל הרבי. ולית מאן 
דפליג שה׳קאך׳ היחיד של הרבי בזמן האחרון שזכינו לראותו בעיני בשר – הוא בעידוד 
שירת ״יחי אדוננו״, ולכן מובן ופשוט שעם ה׳קאך׳ בדבר זה עלינו להמשיך עד שנשוב 

ונראה בעינינו הבשריות את הרבי מלך המשיח.

על-כך  חשבת  מישהו  פעם  ״האם  המטבע:  של  השני  הצד  על  מעורר  פורסט:  הרב 
שהורדת הפרופיל בפירסום זהותו של משיח יכולה לרחק יהודים מחסידות? – אני אישית 
מכיר כמה כאלה! כי כשבן-אדם נורמלי רואה שעושים שינויים – הוא מתחיל לפקפק 

בצדקת הדרך... למה לא חושבים על הצד הזה של המטבע?!״.

ולעצם העניין: ״למה אף אחד לא שואל האם גם לאחר ג׳ תמוז צריך להמשיך ב׳מבצע 
לא   – מהרבי  מפורשות  הוראות  עליהם  שקיבלנו  שדברים  יודע  חסיד  כל  תפילין׳?... 

מבצעים בהם שינויים ללא הוראה מפורשת מהרבי.

״קמים אנשים וטוענים, ששונה ׳מבצע משיח׳ משאר ה׳מבצעים׳ – ״הוא עלול לגרום 
שלימות  ׳מבצע  על  אנשים  אותם  יאמרו  מה  מעניין  חב״ד״.  מחסידות  יהודים  לריחוק 
הארץ׳ שמתנהל בשנה האחרונה בכל תוקפו הרי מבצע זה לא רק שעלול לרחק יהודים 
מחב״ד, אלא הוא כבר ריחק בפועל חוגים שונים מחסידות חב״ד! מדוע כאן שכחו אותם 

האנשים את דקלומם הנצחי ש״זה ירחק יהודים מחב״ד״?...

״כמובן שאיננו שואבים את כוחנו מההשוואות – לנו יש שיחות מפורשות, ומעל לכל 
– מעשה רב, שצריך לפרסם את זהותו של משיח, ואין שום דבר שיוכל לשנות ולו בפרט 

אחד את מבצעיו הקדושים של הרבי מלך המשיח!״.

יושבים עם משיח צדקנו סביב השולחן 

והדבר היחיד שחסר הוא – שיהודי יפקח את עיניו כדבעי, ויראה איך הכל כבר 
ויין  ושור-הבר  הלויתן  את  כבר  יש  ערוך",  ה"שולחן  את  כבר  יש  לגאולה!  מוכן 
המשומר, ויהודים כבר יושבים סביב השולחן – "שולחן אביהם" )מלך מלכי המלכים 
הקב"ה(, יחד עם משיח צדקנו )כפי שכתוב בספרים שבכל דור ודור ישנו "א' מזרע 

יהודה שהוא ראוי להיות משיח"(, ובדורנו נשיא דורנו כ"ק מו"ח אדמו"ר.

)משיחת ש"פ ויצא, ט' כסלו ה'תשנ"ב(



59כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

 המבצע הפרטי 
של הרבי

האם פירסום זהות הגואל הוא חלק ממבצעי הרבי? • האם ניתן לפרסם את 
זהות הגואל באופן גורף? • הרי ישנם מענות שליליות בנושא? • ואולי בכלל 

זהות הגואל הוא ענין פנימי? •  מרתק

הרב ווילשאנסקי: טרם שנתייחס לשאלות פרטיות, יש להקדים הקדמה חשובה הנוגעת 
לכללות הנושא: כשם שבענייני הלכה בחיי היום יום, ה״שולחן ערוך״ הוא המורה דרך 
והקובע את אופן הנהגתו של כל יהודי ויהודי – כמו-כן בעניינים של התקשרות והפצת 
ומתווה את הדרך. במיוחד  דבריו של הרבי הם-הם ה״שולחן-ערוך״ הקובע  המעיינות, 
בענייני משיח וגאולה ובשורת הגאולה – המבוססים אך ורק על שיחותיו המפורשות של 

הרבי מלך המשיח, מבשר בשורת הגאולה, ובמילא הוא היחיד שמתווה את הדרך בזה.

אם  בזה,  הרבי  של  דעתו  מה  ועניין  עניין  בכל  ולמצוא  לבחון  עלינו  לכך,  בהתאם 
בשיחותיו המוגהות בכתב, אם במענות הקודש שניתנו על-ידו או בעצם הנהגתו ברבים.

הרב מאיעסקי: למרבה הצער, העדר הידיעה בשיחות, ואי הקפדה על עיון בדברי הרבי 
כפי שפעם התבטא  מסויימים.  אנשים  אצל  הרווחות  שונות  לדעות  היא שגרמה  כראוי, 

הרבי הריי״צ: קשה לדבר על כך, אך קשה 
מדובר  לעיתים  ואכן,  לשתוק.  יותר  הרבה 
בדעות המנוגדות בתכלית לשיטתו של הרבי 
מלך המשיח. צו השעה הוא להתאחד סביב 
עיון ובדיקה מדוקדקת אודות שיטתו ודעתו 
של הרבי בכל הקשור לנושא גאולה ומשיח. 
הפעולה  ודרכי  לאופן  להגיע  נוכל  כך  רק 

הנכונים והמדויקים ביותר.

צריך  אשר  הדבר  ברור  גרינברג:  הרב 
להימנע עד הקצה האחרון אפילו מעניינים 
אמת  וכאשר  לשם-שמים,  מחלוקת  של 

 – גרינברג  העשל  הרב  משתתפים: 
ווילימסויל  מנהל מרכז לזהות יהודית, 

ניו-יורק.

הרב יוסף יצחק ווילשאנסקי – שליח 
כ"ק אד"ש לעיר הק' צפת, וראש ישיבת 

חסידי חב״ד ליובאוויטש, צפת.

הרב שלמה זלמן מאיעסקי – משפיע 
בשכונת המלך, קראון-הייטס.



האמונה והפצתה 60

המידה היא רק בירור ובחינת שיטתו של הרבי ודבריו בעניין, נמנעים ממילא כל מחלוקת 
והתלהטות רוחות.

רוב חילוקי הדעות והנמשך מהם נגרמים בנקודת המפגש בין ״אנשי-תוהו״, הנוטים 
ולהיות  דרכים  לפרוץ  ונוהגים  גדול  רעש  ובקול  והתלהבות  בלהיטות  דברים  לקחת 
ראשונים, ובין ״אנשי-תיקון" השוקלים היטב כל דבר טרם התחלתו, מה שגורם לא פעם 
לצמצום משמעותי בפעילותם. כאשר נשריש לעצמינו את מה שהרבי אמר במיוחד ביחס 

לנושא משיח: ״אורות דתוהו בכלים דתיקון – היינו שאכן 
 – דתיקון"  ״כלים  וגם  דתוהו״  ״אורות  גם  להיות  צריך 
דומה שהרבה סוגיות שנויות במחלוקת יגיעו לכלל הבנה 

והסכמה מליאה.

משיח  של  זהותו  נושא  היה  רבות  שנים  במשך 
״פנימי" לחלוטין. מה השתנה היום שיש לפרסם זאת 

בריש גלי?

בכ״ח  הרבי  של  הידועה  בשיחה  ווילשאנסקי:  הרב 
בניסן תנש״א, הודיע הרבי שאנו נמצאים בזמן זכאי בנוגע 
תנופה  לקבל  משיח  נושא  כל  החל  ואילך  ומאז  לגאולה, 
על  כבר  שמשיח  להתבטא  החל  הרבי  אחרת.  ומשמעות 
הזמן  ובמשך  הקרובה;  התגלותו  עם  לחיות  ויש  הסף 
בימות  ממש  נמצאים  כבר  מסוימים  שבעניינים  אמר  אף 
המשיח עצמם, והדבר מתבטא ביעודים מסויימים שכבר 
החלו. מאז החלו להינתן מהרבי עידודים רבים בקשר למה 

שקוראים היום ״פירסום זהותו של משיח״.

באותה שיחה אמר הרבי שאת תפקידו בהבאת המשיח הוא סיים ועתה הוא מעביר את 
העבודה אלינו. היו כמה וכמה שחשבו שיתכן והעניין שקשור אלינו במיוחד ולא לרבי 
בעצמו, הוא העניין של קבלת מלכותו של הרבי כמלך המשיח – דבר שצריך לבא דווקא 

על-ידי העם ולא, כמובן, מצד המלך.

ואכן, בהמשך לזה חתמו רבני חב״ד באה״ק ולאחריהם רבני חב״ד ממקומות נוספים 
בעולם על פסק דין שהגיע הזמן שהרבי יתגלה כמלך המשיח. נוסף על כך חתמו רבים 
מאנ״ש על מכתבים של קבלת המלכות. פסקי דינים אלו ומכתבי קבלת-המלכות התקבלו 

בחיוב אצל הרבי ובהמשך אף עודד את קריאת פסקי הדינים על ציוני רבותינו נשיאינו.

במהלך התקופה שלאחרי זה, ראו שהרבי החל לתת את האפשרות להתעסקות בעניין 
גם במישור הציבורי, והדוגמאות הידועות לכך הם מתשובת הרבי לרב יורקוביץ׳ ששאל 

נו, האם יבוא 
מישהו ויקשה: 
איך יתכן להתעלם 
מהביטוי של 
הרבי: ״מ. ש. יהיה 
רבי?!״, או: כיצד 
אפשר להתעלם 
מהתנגדותו 
המפורשת של 
הרבי?



61כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

בקשר להרצאה בנושא זהותו של משיח בשכון חב״ד בלוד: ״אין לדיין אלא מה שעיניו 
רואות".

תשובה דומה קיבל אחד מרבני אנ״ש בדרום-אפריקה שכתב לרבי ש״מהססים )בעניין 
של חתימות על קבלת המלכות( מפני שלא בטוחים אם כך רוצה הרבי שליט״א״, וזכה 
לתשובה: "תלוי בתנאי המקום, על חב"ד שעל אתר לברר". מתשובות אלו ברור, שעל אף 
שבמשך שנים רבות היה העניין ״פנימי״ לחלוטין, הרי נוצר בזה שינוי וכעת מותר וראוי 
זמן, כאשר  זהותו של משיח, תלוי בשינוי  הנ״ל מובן, שההיתר לפרסום  לפרסום. מכל 

החלה תקופה חדשה בכל הנוגע לענייני משיח.

הרב מאיעסקי: את הדיבור בגלוי על זהותו של משיח החל הרבי עצמו. בעוד שבמשך 
השנים הרבי דיבר על כך פעמים ספורות 
וברמז בלבד, הרי מאז קיץ תנש״א ויותר 
ויותר בחורף תשנ״ב, החל הרבי לדבר 
על כך שנשיא הדור הוא משיח שבדור, 
וכדומה. ביטויים כמו ״משיח שבדור״ 
החלו להשתזר בביטוי הידוע ״דער רבי 
נשארו  לא  אלו,  ביטויים  שווער״.  דער 
כי  בלבד,  ההתוועדות  משתתפי  נחלת 

זשורנאל״  ״אלגעמיינער  בעיתונים  באו בפרסום בחוץ בשיחות המוגהות שפורסמו  אם 
ועוד – האם אין פירוש הדבר שהרבי עצמו שינה את ההנהגה?

איך אפשר להתעלם מדברים חריפים ששמענו מהרבי בשלילת העניין, ובראשם 
מדא״ח  יהודים  הרחקת  על  בחריפות  שזעק  תשמ״ה  בראשית  בשבת  הרבי  דברי 

הנגרמת על ידי זה – מהיכן ה״ברייטקייט" לומר שהיום נשתנו העיתים?

הרב גרינברג: בהחלט כן, המצב והזמן השתנה ותשובות שהיו אז אינם נוגעות להיום! 
ואסביר: מעיקרי האמונה שהתורה היא נצחית ואין בה כל שינוי, ואם יבא אי-מי ויאמר 
שכיום במאה העשרים השתנה חלילה משהו מסוים בתורה, הרי זו כפירה ממש בנצחיות 
התורה שהם בעלי שינוי, והדוגמא הטובה  התורה. לאידך ישנם דברים לגביהם קובעת 
לזה הוא עניין לימוד החסידות: בעוד שבזמן הגמרא, דרשו את הפסוק ״כבשים יהיו תחת 
לשונך״, שמשמעו שעניינים עמוקים של ״מעשה מרכבה״ וכיו״ב צריכים להסתתר מתחת 

הלשון ולא להאמר ברבים כי אם ליחידי סגולה וביחידות.

זאת  לגלות  ומצווה  ״מותר  שכעת  ואמר  שנים  מאות  כמה  לאחר  האריז״ל  בא  הרי 
החכמה״. ולאחר מכן הגיע הבעש״ט והחל לגלות את תורת החסידות, ה״אבן יקרה שבכתר 



האמונה והפצתה 62

המלך״, ולאחריו אדה״ז ושאר נשיאי חב״ד באו והסבירו את הדברים בהבנה והשגה ממש, 
עד שכיום הרבי התיר לפרסם כל ספר חסידות ובאותיות מרובעות!

בר- הוא  משיח  נושא  של  כל-כולו  בעניננו:  הוא  וכן 
ב״אלפיים  הבריאה,  שבראשית  בעוד  והתפתחות.  שינוי 
שנה תוהו״, כלל לא יכלו לדעת על המטרה העיקרית שלה 
תורה״  שנה  ב״אלפיים  מכן  לאחר  הרי  המשיח,  ימות   –
החל הדבר ניכר אט-אט, וב״אלפיים ימות המשיח״ הדבר 
האחרון  בדור  גופא,  אלו  ובאלפיים  ויותר;  יותר  מתגלה 
בהצהרת כל גדולי הדור שנמצאים ב״עקבתא דמשיחא״, 

העניין של משיח החל להיות מוחשי בהדגשה רבה, ועד שזכינו לבשורה הגדולה ״הגיע 
זמן גאולתכם״ שהפכה את העניין להווה ממש.

וממילא, כאשר עומדים על סף הגאולה, בהכרח שכבר קיימת מציאות הגואל הפועל 
בגילוי כהכנה לזמן הגאולה, וטבעי ביותר שהגיע הזמן שזהותו תתגלה לעם. אם כן – 
אין שום סיבה לא לומר, שהמענות שקיבלו להיתר בזמן האחרון, מורות על כך שמדובר 

בתקופה שונה מהזמן שנתקבלו התשובות הקודמות.

הרב שלמה מאיעסקי: ישנם עניינים רבים אצל הרבי עצמו, שעברו ״תהליך״ של איסור 
להניח  המנהג  ומעניינת:  קטנה  דוגמא  מותרים.  נעשו  מכן  ולאחר  חריפה,  שלילה  ואף 
תפילין של רבינו-תם מגיל בר-מצווה לא היה בליובאוויטש בשנים הקודמות, ואדרבה – 
אלו ששאלו לדעת הרבי הורה להם בצורה ברורה שאין מנהגנו להניח תפילין דר״ת בגיל 
בר מצווה כי אם רק בגיל מבוגר יותר. אולם, בפורים תשל״ו אמר הרבי שעתה השתנה 

המצב, וכעת ראוי שיחלו להניח תפילין דר״ת כבר מגיל עול מצוות.

ודוגמא בולטת יותר – מתקופת קבלת הנשיאות: כידוע הרבי סרב לקבל את הנשיאות, 
ועד שהתבטא בביטויים שהוא כלל לא שייך לזה, והיינו שלא רק זאת שהוא לא קיבל את 
הנשיאות בפועל, כי אם גם ששלל את עצם העניין, וכביטויו הידוע: ״מ. ש. )=שמו הק׳( 
יהיה רבי?!״. כמו כן ידוע הסיפור שהרבי הורה לגנוז את ההדפסות שהיה כתוב עליהם 

׳תחת נשיאות כ״ק אדמו״ר שליט״א׳ וכו'.

אולם לאחר שהחסידים הפצירו שוב ושוב, הרבי קיבל על עצמו את הנשיאות, וגם אז 
לא היה זה בצורה שהרבי הודיע: קיבלתי את הנשיאות, אלא התחיל לעשות דברים שלפני 
כן סרב לעשותם: קיבל פדיונות ויחידויות ואמר מאמרים ושיחות. נו, האם יבוא מישהו 
ויקשה: איך יתכן להתעלם מהביטוי של הרבי: ״מ. ש. יהיה רבי?!״ )שהוא בודאי אמת 
להתעלם  כיצד אפשר  או:  רח״ל(,  צחות  ואמרות  שנינות  אין  הרבי  אצל  לאמיתו, שהרי 

מהתנגדותו המפורשת של הרבי.



63כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

יתירה מכך בעניין שלפנינו: הרבי מעולם לא שלל את העניין כי אם רק פירסום באופנים 
מסויימים. אך הגיעה תקופה בה הרבי החל מתנהג בגלוי כמלך המשיח, מודיע שמשיח 

כבר נמצא ופועל, וממילא הדבר נעשה שייך לרבים.

בשולי הדברים הייתי מוצא מקום להעיר משיח-חסידים ששמעתי באחת ההתוועדויות 
בתשנ״ג. מישהו שם הקשה את הקושיא הנ״ל: איך יתכן לפרסם זהותו של משיח בעוד 
שהרבי שלל זאת בעבר? אחד מזקני החסידים שישב שם פנה אליו ואמר: תגיד לי, בשעתו 
כאשר הרבי דיבר בחריפות נגד, האם לא היתה לך ההרגשה שאין מדובר פה בדבר קבוע 

כי אם בעראיות בלבד... אז מה הפלא שכעת הגיע הזמן?

ע״א  ״ועד  לכוונת  בנוגע  הרבי  של  תשובה  לאחרונה  התפרסמה  ווילשאנסקי:  הרב 
להצעת  בקשר  לצמח-צדק,  מצוותיך  בדרך  מלך״  ״מינוי  המאמר  את  להדפיס  מוסדות״ 
יכתיר את הרבי  ידי הלימוד בזה ״נזכה שהקב״ה  אחד החסידים )רב״צ שם-טוב( שעל 
כמלך המשיח״. לצד הוראת הרבי ש״יבטלו כליל את ההדפסה וינזפו בתוקף בזה שהציע 
הנ״ל״, כתב הרבי ״פשוט שאין הזמן גרמא לזה כלל״. והיינו שהזמן כעת לא גרמא לעניין 

זה, אבל יתכן שיהיה זמן שיהיה ״גרמא״ לזה.

לא  )ההדגשות  תנש״א  בשנת  בניו-יורק  אנ״ש  מעסקני  לאחד  הרבי  ענה  זה  דרך  על 
במקור(: ״כפי התוצאות שבינתים – על פי הידיעות שהגיעו עד עתה .. לפי המצב דעתה 

– מסתבר יותר הפסק בזה למשך זמן״. כלומר: הפסקה זמנית.

לאידך, לאחר השיחה הידועה של כ״ח ניסן התבטא הרבי על החתמת יהודים על טופסי 
קבלת המלכות: נתקבל ות״ח ]=תשואות חן[ ותהא פעולה נמשכת ובהוספה והזמן גרמא 
. . אזכיר עה"צ ]=על הציון[״. ובתשובה נוספת בכסלו תשנ״ב: ״ויקויים בהם מי שיש 
וכו' אזכיר עה"צ״. וכתשובות אלו ישנם עוד רבים  לו מאתיים רוצה ת׳ )ארבע מאות( 

בית  וביומני  יגאלנו״,  ״והוא  בספר  המלוקטים 
כפר-חב״ד  בעיתון  בשעתו  שהתפרסמו  חיינו 

ובריכוזי אנ״ש.

די אם ניקח את הדוגמא שננקטה בשאלה משבת 
על  הרבי  מחה  שיחה  באותה  תשמ״ה:  בראשית 
שהחלו לשיר ניגון שבין מלותיו שזורים התיבות 
״הרבי משיח צדקנו״, ובהמשך מחה בחריפות על 
דברים  בתוכו  ספר שכולל  לאור  להוציא  הכוונה 

המרמזים על זהותו של משיח. ספר זה הינו הספר הידוע ״יחי המלך״ מאת הרב שלום 
דובער הלוי וולפא.

המחבר עצמו קיבל בשעתו מענה פרטי חריף, בו נכתב בין השאר: ״אפשר להזיק כמה 



האמונה והפצתה 64

רחמנא ליצלן לחב״ד ולהפצת המעינות . . והנני מזהירו שיפסיק לדבר, לכתוב ועאכו״כ 
להפיץ . . ואם חס ושלום יעשה משהו בזה, ידע ברור שזהו מלחמה נגדי בפרט ובכלל״ 
)ואכן, המחבר קיים הוראה זו ללא עוררין וגנז בזמנו את הספר(. ולכאורה – היש מענה 

חריף וברור מזה?

ובנוגע לאותו ספר ממש )ואדרבה – עם כמה הוספות המבוססות על השיחות שהרבי 
אמר במשך השנים שחלפו מאז( עונה הרבי לאותו מחבר כשש שנים מאוחר יותר, בשלהי 

שנת תנש״א, ומורה – לא ״מאשר״ אלא מורה בפירוש – לפרסם את הספר!

ובלשון קדשו: ״נת׳-נתקבל[ ת"ח ת"ח. מצו״ב ]=מצורף בזה[ שיוציא לאור שיחליפו 
במכורך – ות״ח מראש. ויהא בהצלחה ולבשורות טובות. אזכיר עה"צ להנ"ל״; ולאחר 

מכן מתעניין הרבי דרך המזכירות על ההתקדמות בהפצת הספר! 
״יחי  הספר  להדפסת  מפורש  אישור  נותן  הרבי  ועד שבהמשך 

המלך המשיח״ המוצהר במטרתו: פרסום זהותו של משיח.

על  ומוסדות  ליחידים  נוספות  רבות  תשובות  יש  כן,  כמו 
פעולות מסוג זה, ובראשם ה״מעשה רב״ של עידוד שירת ״יחי 
אדוננו״ על ידי הרבי מלך המשיח עצמו, כולל בשידור לווייני חי 

לעיני מליוני צופים ברחבי תבל ביו״ד שבט תשנ״ג.

הרב גרינברג: הייתי מוסיף עוד דוגמא, הממחישה את השינוי 
שחל בשנים האחרונות בנושא משיח וגאולה בכלל:

רבותינו  תורת  את  המלקט  לגאולה״  ״מגולה  הידוע  הספר 
נשיאינו בנושאי תורת הגאולה, היה מוכן לדפוס באמצע שנות הממי״ם, וכבר אז הוצע 

לרבי להוציא את הספר לאור.

תשובת הרבי אז היתה שלילה חריפה ביותר, וגם כן מהנימוק שזה ״מרחיק יהודים״! 
ולהזכיר, שספר זה הוא רק ליקוט של דברי רבותינו נשיאינו מספרים שכבר נדפסו, ואין בו 

צל של קשר עם הפצת זהותו של משיח, ובכל זאת הרבי שלל זאת.

אך בשנת תשנ״ב, כאשר העורך שאל את הרבי האם להוציא את הספר לאור, בהתאם 
להוראת הרבי ללמוד עניני משיח וגאולה, ענה הרבי: ״גרם נחת רוח רב״, ובהמשך אף 
הגיה את נוסח הפתח-דבר. ומכאן ברור: כל נושא משיח השתנה בשנים האחרונות, בעבר 
העניין בכללותו לא היה צו השעה, לא נושא ה״זהות״ ולא כל פרט אחר, אך כאשר הרבי 

הודיע שכעת זו ה״שליחות היחידה״ – פירסום זהותו של משיח הוא חלק מזה.

פרסום זהותו 
של משיח 
אינו מבצע 
נפרד, כי אם 
חלק בלתי 
נפרד ממבצע 
הפצת בשורת 
הגאולה



65כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

גם לאחר שהרבי הסכים ועורר את הפצת זהותו של משיח, סוף כל סוף לא ניתנה 
לנו הוראה ברורה על כך, ואין זה אלא מבצע ״פרטי״ וכדומה – מדוע אם כן יש 
הרבי  בעיקר שאותו  להסתפק  ולא  זהות המשיח,  את  לפרסם  גדולה  כה  חשיבות 

עצמו תבע: לפרסם הנבואה שהנה זה משיח בא!

הרב ווילשאנסקי: ראשית יש להדגיש שפרסום זהותו של משיח אינו מבצע נפרד, כי 
אם חלק בלתי נפרד ממבצע הפצת בשורת הגאולה. בשיחת כינוס השלוחים תשנ״ב שהיא 
פני  קבלת  המושג  שפירוש  מדגיש  הרבי  משיח,  פני  קבלת  של  לשליחות  היסוד  שיחת 
משיח הוא ביאור ענינו של משיח כפי המבואר בתורה, ודבר זה כולל את כל העניינים של 

משיח כולם, כולל: זהותו של משיח המודגשת רבות בתורת הגאולה.

ולגוף העניין: לומר שפרסום זהותו של משיח הוא מבצע ״פרטי״ זו טעות גדולה הנובעת 
ידיעה במשנתו של הרבי בעניין. כאשר הרבי מפרסם  מהנקודה שהדגשנו קודם: חוסר 
שיחות בו הוא מגלה את מציאותו של משיח בדור, מפלפל בהנהגת תלמידי האמוראים 
בצורת ההתייחסות שלהם לרבותיהם כמשיחי הדור, ומעל הכל מוציא קונטרס שלם סביב 
הנקודה ש׳בית רבינו שבבבל׳ הוא ביתו של משיח צדקנו שבונהו כהכנה למקדש העתיד, 

האם זהו מבצע פרטי או יחידי?!

והאמת היא, שעצם זה שהרבי מעורר את העניין בצורה כה חזקה ובעצמו מעודד את 
שירת ״יחי״ בפני כל העולם, כבר זה מראה שאין זה מבצע ״פרטי״ חלילה. מרגע שהרבי 
עודד זאת, הדבר הופקע מלהיות רעיון של חסיד זה או אחר, והפך לעניין של הרבי עצמו. 

האם יעלה על הדעת שמישהו שקיבל אישור מהרבי לפתוח מוסד של חב״ד, הרי משום 
שהדבר היה בהתעוררות מלמטה זהו ״מוסד פרטי״?!...

הרב גרינברג: כל אחד המקרב יהודי לעניינים של תורה ומצוות, ברור שלא יפתח עמו 
מיד בלימוד כל התורה כולה וידרוש ממנו להיות ביום אחד יהודי שומר תורה ומצוות 
מושלם. תחילה הוא ידרוש ממנו מצוות בודדות וקלות לביצוע ולאחר מכן הוא יקדם אותו 
עוד ועוד. אך ברור שכל אחד תמיד ישים לנגד עיניו את התכלית והיא – שהיהודי יהיה ירא 

שמים ומקיים מצוות בהידור ובשלימות.

גם בענייננו, פרסום זהותו של משיח קשור לכך שיהודי מקבל את מלכותו של מלך 
ישמע  שייך שיהודי  לא  הגאולה, שהרי  נושא  בכל  ותכליתי  עיקרי  דבר שהוא  המשיח, 
שהמשיח כבר נמצא ועוד רגע בא לגאול אותנו, והוא כבר ״מלך מבית דוד״ ולאידך יתעלם 

כלל מהמציאות שלו!



האמונה והפצתה 66

עד עתה הוכח היטב שפירסום זהותו של משיח הוא אכן רצונו של הרבי. אך 
עדיין נשארת השאלה: "מאי טעמא" – מדוע חשוב שאדם ידע מיהו משיח, הרי 

העיקר הוא שהוא ידע שמשיח מגיע ויפעל להבאתו!

משפטים  בשיחת  הזדמנויות.  בכמה  העניין  את  הסביר  עצמו  הרבי  מאיעסקי:  הרב 
תנש״א אומר הרבי ש״המינוי דדוד מלכא משיחא כבר היה ועתה נשאר רק קבלת מלכותו 
על ידי העם״. זאת אומרת שישנו עניין שתהיה קבלת המלכות, וקבלה זו אינה כוללת רק 

את החסידים כי אם את העם כולו.

עניין זה של קבלת המלכות נשנה גם בשיחת נח תשנ״ב, בקשר לעניין של ״ובקשו את 
הוי׳ אלוקיהם ואת דוד מלכם״, שזהו המקור לבקשת וקבלת מלכות בית דוד.

בכלל, בחלק גדול מהשיחות שאמר הרבי בשנת תשנ״ב, ובפרט בשיחת כינוס השלוחים, 
הרבי הדגיש שהעבודה כעת היא לקבל פני משיח צדקנו. זאת אומרת, שיש כאן מישהו 

ספציפי, שצריך לקבל את פניו.

הגאולה  מענייני  חלק  היא  זה  דבר  שידיעת  לעיל,  להאמור  בנוסף  ווילשאנסקי:  הרב 
שבתורה, הרי הידיעה שמשיח כבר ישנו בעולם הופכת את כל נושא הגאולה לדבר הווי 

וממשי.

וכפי שהרבי אמר בשיחה הידועה של פרשת משפטים תשנ״ב, בקשר לפגישת ראשי 
האומות לביטול כלי הנשק המסמלת את תחילת הפעולה של מלך המשיח על העמים, אשר 
ההוראה לפועל מזה היא: הידיעה שמלך המשיח התחיל את פעולתו על העמים. ממילא: 
הידיעה שיש משיח במציאות, מחזקת אצל האדם את האמונה בביאת המשיח והופכת 
אותו לעניין מציאותי ומוחשי. הוא חש שיש כאן משהו קיים העומד להתפתח ולהתרחב 

בזמן הקרוב ביותר.

אך כל הביאורים הללו הם בדעת תחתון בלבד, כי עיקר החיות צריכה להיות מצד עצם 
זה שהרבי עודד זאת כל-כך, וזה עצמו מורה שיש בזה מטרה וחשיבות.

הרב מאיעסקי: לסיום, חובה על כל חסיד וחסיד, לשבת ולשנן היטב, את אותן שיחות 
יוכל לעמוד על אמיתת התקופה  של הרבי מקיץ תנש״א וחורף תשנ״ב, על מנת שהוא 
המיוחדת של סף הגאולה, בראי משנתו של הרבי. בצורה כזו ירדו הרבה מהשאלות בנושא 

משיח וגאולה בכלל, ובעניין רגיש וחשוב זה של זהותו של משיח בפרט.



67כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

מוכרחים לצאת לפרשת 
דרכים ולצעוק ליהודים: 

מקלט, מקלט!
חלקים משיחת ש״פ מטות-מסעי תשי״ב, בה מבואר אודות ההכרח  לפרסם 
את האמת לכל יהודי, ולצאת לפרשת דרכים ולסייע לנמצאים שם לפנות 

לדרך הנכונה • מוכרחים לצאת לפרשת דרכים

הדרכים שהיו מוליכות לערי מקלט, היו דרכים מתוקנות, הן היו ברוחב שלושים ושתיים 
ובכל פרשת דרכים היה שלט, "מקלט, מקלט", כדי להראות את הדרך המוליכה  אמות 

לכיון ערי המקלט.

מוכרחים לצאת לפרשת דרכים היכן שעומדים יהודים שאינם יודעים לאיזה צד ללכת, 
ללכת אליהם ולצעוק אליהם: מקלט, מקלט, לך לצד הנכון המוליך למקלט, שם זה המקלט 
מגואל הדם, מהשטן שהוא יורד ומסטין עולה ומקטרג, ח״ו אל תלך לצד שמאל, המוליך 

לשאול ואבדון.

מקלט,  ולצעוק:  דרכים  בפרשת  להעמד  ואחד,  אחד  כל  על  המוטלת  המשימה  וזוהי 
והגם שבכל הזמן הזה הוא עומד בפרשת  מקלט, להראות את הדרך שצריך ללכת בה. 
דרכים, במקום שבו ישנה דרך המוליכה גם לצד שמאל, שלא יתפעל מכך, מכיון שדוקא 

עי״ז הוא ממלא את התפקיד שמוטל עליו.

זהו התפקיד שכ״ק מו״ח אדמו״ר הטיל על התלמידים בפרט, שהם יסעו לכמה שבועות 
ע״מ לצעוק מקלט, מקלט, זו הדרך המוליכה לחיים וטוב, שהם יהיו כמו שלטים שמראים 
את הדרך, ושלטים חיים, לא כמו אבנים שעומדים על מקומם, אלא שלטים חיים שהולכים 

עם חיות ומראים לכל אחד את הדרך למקלט.

כאשר בחור נוסע לפרשת דרכים, על מנת להראות את הדרך לקרב את לבם של ישראל 
לאביהם שבשמים, צריך הוא להתבונן שכל העולם, כל הדורות שהיו וכל הדורות שיהיו, 
שקולים הם, וע״י כל פעולה שהוא פועל ביהודי, הוא מכריע את כל העולם, אזי הוא לא 
יהיה שלט דומם שלא זז מהמקום, אלא הוא יהיה שלט חי, שהולך ומסתובב ורץ עם חיות, 

אולי הוא יוכל לפעול משהו ביהודי, ובזה הוא מכריע את כל העולם כולו.



האמונה והפצתה 68

 הרה"ח הרב מרדכי שמואל שי' אשכנזי לר' דוד שי' נחשון:
הטנקים הביאו לתעמולה חיובית אודות התגלות אד"ש כמלך המשיח

ב"ה, לשכת הרבנות, כפר חב"ד, אה"ק תובב"א

יום ב' ט' בחודש טבת שנת תשנ"ג

מע"כ ידידי הרה"ח עוסק בצ"צ רב פעלים בעל מרץ הכי גדול הר"ד שי' נחשון,

ברצוני להעלות על הכתב רחשי לבבי בקשר לשיירת הטנקים לקבלת פני משיח 
ונתרגשתי עד כדי דמעות מעצם  צדקנו. נתלויתי אל השיירה בהיותה בכפר חב"ד 
וכו' ומהתגובות ששמעתי משאר  וכו' ע"י המסר של ברוך הבא  הרעיון ומביצועו 
מקומות בארצה"ק הדבר הביא לתעמולה חיובית אודות הכנת והתגלות כ"ק אדמו"ר 

שליט"א, מלך המשיח.

אשר  עד  זמן  לוקח  אשר  חדש  רעיון  כל  על  כמו  המקטרגים  ישנם  אשר  מובן 
מעכלים אותו וכפי ששאלתי באסיפת הרבנים האם יש מי שהוא אשר הסכים בלב 
ונפש להיכונו לביאת המשיח ואח"כ לפס"ד הרבנים של חזקת משיח ופרסומו בכלי 
התקשורת והעולה על כולנה השאגה האדירה של יחי אדוננו וכו' במעמד כ"ק אד"ש 
והפך למנגד, אלא מי  פירש  כיון שהגיע לברוך הבא  רק  ומתפרסמת,  אשר הולכת 

שמנגד לזה מנגד לכל הקו בגלוי או בסתר וד"ל.

בברכת חזק ואמץ ובהקדמת השו"ע ואל יבוש מהמלעיגים וכו'.

וע"ז באעה"ח יום הנ"ל

מרדכי אשכנזי



69כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג



האמונה והפצתה 70

קביעת התורה, מול 
מציאות העולם!

משיחותיו של כ"ק אד"ש מלך המשיח 

יהודי מאמין במה שהתורה אומרת, ומה שרואה בעיניו – יכול להיות שזה 
רק דמיון:

מעידה  תורה  כאשר  ואילו  בלבד,  דמיון  אלא  שאינו  יתכן  בעיניו,  שרואה  דבר   .  . כי 
זה שתכלית  ועניין   .  . כו'  בודאי מציאות אמיתית, בכל התוקף  זה  הרי  קיום הדבר,  על 
ההתאמתות היא בנוגע למציאות על פי תורה – מונח בפשטות אצל כאו"א מבני ישראל, 
גם ילד קטן, אשר מיד כשנולד מקיפים אותו בענייני קדושה . . ובמילא, כתוצאה מחינוך 

זה אין צורך להסביר לו שמציאות אמיתית היא ע"פ תורה!

)התוועדויות ה'תשמ"ז ח"ב עמ' 101(  

כאשר חכמי האומות אומרים ע"ד מאורע וענין בעולם שהוא שונה ממש"נ בתורה – 
אא"פ לתרץ שבתורה מדובר רק ברוחניות הענינים. וכמדובר כמ"פ ההכרח לזה מסיפורי 
הש"ס )בכורות ח, ב( שגם כאשר אמרו חכמי אומות העולם שהבחינו שנחש מתעבר לתלת 
שני ענה להם ר"י בודאות שאינו, והביא הוכחה מפסוק וק"ו שהוא "לשב שני" )והמדובר 

הי' בעיבור נחש כפשוטו(. 

)לקו"ש חכ"ב עמ' 235 הע' 46( 

הרבי נותן לנו דוגמה מוחשית לדבר, שאין אנו מסוגלים לראות בעינינו כיום, 
אך הוא קיים. 

ומובן,  לנצח:  קיימות  הן  המדרש  פי  שעל  למשכן,  הנשיאים  שתרמו  בעגלות  מדובר 
שהעובדה שאינו רואה את העגלות – אינה משנה את מציאות קיומן של העגלות באופן 
נצחי. ואדרבה: מכיון שהתורה אומרת שהעגלות קיימות, הרי, מציאותן של העגלות היא 
בתכלית ההתאמתות, עוד יותר מאשר דבר שרואה בעיניו, שכן דבר שרואה בעיניו, יתכן 



71כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

שאינו אלא דמיון בלבד, ואילו כאשר התורה מעידה על קיום הדבר, הרי זה בודאי מציאות 
אמיתית, בכל התוקף כו'.

בפשטות  מונח   – תורה  ע"פ  למציאות  בנוגע  היא  ההתאמתות  שתכלית   – זה  וענין 
אצל כאו"א מישראל, גם ילד קטן, אשר, מיד כשנולד מקיפים אותו בעניני קדושה, "שיר 
"כי טוב סחרה מכל  לו ב"שיר ערש" אודות מעלת התורה,  ומנגנים  וכיו"ב,  המעלות", 
ובחור  ברע  מאוס  הנער  ידע  "בטרם  והשגה,  להבנה  עדיין  שייך  אע"פ שאינו  סחורה", 
 – היא  אמיתית  לו שמציאות  להסביר  צורך  אין  כזה,  כתוצאה מחינוך  ובמילא,  בטוב", 

מציאות ע"פ תורה!    

)התועדויות תשמ"ז ח"ב עמ' 101( 

אפילו אומר לך על ימין שהוא שמאל

חומש: על פי התורה אשר יורוך ועל המשפט אשר יאמרו לך תעשה לא תסור מן הדבר 
אשר יגידו לך ימין ושמאל; רש"י: ימין ושמאל – אפילו אומר לך על ימין שהוא שמאל, 

ועל שמאל שהוא ימין, וכל שכן שאומר לך על ימין ימין, ועל שמאל שמאל.

שפתי חכמים: דהכי פירושו אפי' אם אומר לך על ימין שאתה סבור שהוא שמאל ועל 
שמאל שאתה סבור שהוא ימין שתשמע לו, ולא תתלה את הטעות בו אלא בך כי השם 
יתברך נותן רוחו על משרתי מקדשו תמיד וישמרם מכל טעות שלא יצא מפיהם כי אם 
לי' למדרש כך דלמא כמשמעו שלא תסור – מן הדבר ההוא לא  ואם תאמר מנא  אמת 
לשמאל ולא לימין ויש לומר כיון שהדבר הוא שכלי לא שייך בי' ימין ושמאל לכך דרשו 

מה שדרשו. 

הסברו של הרבי מלך המשיח שליט"א:  כמאמר חז"ל על הפסוק "לא תסור מן הדבר 
ועל  ימין שהוא שמאל  על  לך  "אומרים  רבנן  אפי' כאשר  ושמאל",  ימין  לך  יגידו  אשר 
שמאל שהוא ימין". כלומר, אפי' ענין אשר תורת אמת מגדירה שהוא שמאל, ורבנן אומרים 

על כך שהוא ימין, פוסקת התורה עצמה: "לא תסור. . ." – יש לשמוע להם.

ויש לומר, יותר מכך, שעל ידי כך שמלכי רבנן אומרים על שמאל שהוא ימין – הוא 
לומר  הכוונה  )אין  תסור",  "לא  פוסקת  אמת,  תורת  התורה,  שכאשר  מכיון  ימין.  נעשה 
כי  להיפך,  ינהגו  ציותה התורה שלמעשה  זאת  ובכל  נשאר "שמאל"  אכן  שהדבר עצמו 
חכמים אומרים שזהו "ימין", שהרי באמת לא ייתכן שתורת אמת תצווה לפעול בניגוד 
לאמת, אלא( הכוונה היא, שלמרות שדבר זה מוגדר מצד תורת אמת "שמאל", הרי התורה 
עצמה העניקה לרבנן את הכח לפעול, שעל ידי פסקם, ישתנה הדבר שהי' )לפני פסקם( 

שמאל, להיות באמת "ימין".



האמונה והפצתה 72

בדומה לנאמר בתלמוד הירושלמי על הפסוק "לא-ל גומר עלי", שעל ידי פסק דין של 
בית דין בענין קידוש החודש ועיבור השנה משתנים הטבע והמציאות, והרי ייתכן שפסק 
הדין ייקבע גם על ידי ביטול העדות שנתקבלה לפני כן, ואשר לפיה נפסק אחרת )מציאות 

של תורה( וכדומה.

ובהערה 28: ועפ"ז י"ל דימין ושמאל שבנדו"ד הוא לא רק ימין ושמאל דדיני התורה, 
כ"א גם בנוגע לטבע. ועדיין צ"ע.

)תרגום מלקו"ש ח"ה עמ' 127-8(

במה להאמין ובמה שלא להאמין

מזה  )אשר  להאמין  ובמה שלא  להאמין  נדע במה  איך  העקרים  קושית הבעל  ולתרץ 
הוכרח לחלק בב' מיני הנמנעות כו'(. אף אנו נאמר מה שצוותה לנו התורה להאמין, אנו 
נאמין אף שלא יצוייר בשכל, מ"מ נאמין בזה באמונה שלימה, שהתורה אמת כאשר הוכיח 
בפרקים הקודמים. וכל מה שצוותה התורה ומה שבא בה נאמין ולא נסתפק באמיתתם. 
וכמו מציאות ה' כו' וכדומה העקרים והשרשים שבאו בתורה )עמ' לעיל פי"א, ולהרמב"ם 
הוא מן המצות כו' ואין כאן מקומם לבאר זה כו'( וכמו"כ הענינים שאמרו ז"ל במדרש 
או  מהעקרים  לאחד  מכחיש  או  התורה,  שנגד  מה  וכל  נאמין,  פכ"ג(  )ע"ל  הכתובים 
מהשרשים, אותו נרחיק ולא נאמין בהם כלל, וכל מה שבא בתורה וצוותה עלי' נאמין בהם 
אף שלא יצויירו בשכל, מ"מ לא נסתפק כלל באמיתתם. ובזה סרה קושיית בעל העקרים 

כו' וד"ל.

)סה"מ תרמ"ט עמ' עדר(

כל החושים ועיני הבשר מבוטלים כלפי המקרא אני דורש, כי זהו המציאות, וזוהי הדרך 
דרך התורה ללכת בה ואחריה בתמימות מבלי לנטות ימין או שמאל.

)שו"ת ציץ אליעזר חי"ד סי"ח עמ' קפא( 

כאשר קשורים לרבי אין לטבע שום דעה

איזה  ולעשות  מההוראות שעלינו ללמוד מפרשת המרגלים – שלא לערב את השכל 
שינוי, אפילו שינוי הסדר בלבד, בדברי הרב, כ"ק מו"ח אדמו"ר, גם כשנדמה לו שע"י 
יותר בשליחותו, כי, בשינוי קצת מדברי הרב אפשר לטעות עד בדומה  שינוי זה יצליח 
לטעות המרגלים, ובמכ"ש וק"ו: ומה המרגלים שנאמר עליהם "כולם אנשים ראשי בני 



73כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

 – וגו'"  לעלות  נוכל  "לא  עד שאמרו  לטעות  באו  ישראל המה", כששינו מדברי משה, 
אנשים כערכנו על אחת כמה וכמה.                 

)תורת מנחם תש"י ח"א עמ' 105( 

צריכים רק אמונה בשלמות שאין נפק"מ בין קודם לעכשיו, וצריכים לבצע את השליחות. 
רואים בעיני בשר, שאלה שעמדו בתנועה זו שלא חשבו מה צריך להיות ע"פ טבע היות 
וידעו שהולכים בשליחותו של נשיא הדור – שהוא בעל הבית על הטבע – היתה להם 
הצלחה מרובה. צריכים את ההחלטה הגמורה שכאשר קשורים לרבי אין לטבע שום דעה 

שם, 

)תרגום משיחות קודש )הוצאה חדשה( ח"ד עמ' 171(

אי אפשר להביא את המשיח באופן כזה שכאשר שומעים מלה יוציאו "שולחן ערוך" 
וילכו למורה הוראה לשאול פשט ב"באר היטב" האם אין זה סתירה למה שהוא שמע לא 
באופן כזה אפשר להביא את המשיח. ואם הוא מפקפק ח"ו בדברי רבו הרי זה הוכחה 

שחסר לו בהתקשרות..   

)תרגום משיחות קודש תשי"ח עמ' ריד( 

להתחיל דוקא שלא ע"פ שכל

סיפר מו"ח אדמו"ר שכשהילדים של הרבי נ"ע היו ילדים, הוא לקח עבורם 
מלמד. המלמד אחז בשיטה שאין צורך לספר לילדים אודת ענינים ביהדות של 
הבהלה – מופתים שאינם ע"פ שכל. הוא סבר שענינים אלו שייכים למבוגרים 
עניני מופתים. משא"כ אצל  שלוקחים את הענינים כדבעי, להם מותר לספר 
ילדים זה רק מבהיל את הרעיון ואין בזה כל תועלת. אצל ילדים צריך להתחיל 

קודם עם עניני תורה שמובנים ע"פ שכל.

כששמע זאת הרבי נ"ע, מייד קרא למלמד והורה לו: שצריך להתחיל דוקא 
שנוטע  מה  זה  שכל.  ע"פ  שאינם  ענינים  עול,  וקבלת  אמונה  של  ענינים  עם 
בתוכם את ענין האמונה, והטענות שאין צורך להתחיל עם ענינים מבהילים 

נובעים מהמלך זקן וכסיל – היצה"ר.

)לקו"ש חי"ט עמ' 91(



האמונה והפצתה 74

התבייש לך פיניע, 
התבייש לך בפני חייט 

הכפר החסידי...
 משיחת כ״ק אדמו״ר הריי״צ נ״ע, אודות האמונה הפשוטה 

ללא פקפוק בדברי הרבי, גם כשהשכל אומר אחרת • להאמין!

בשנת תקמ״ז – מספר החסיד ר' פנחס ]רייזעס[ – היה חורף קשה מאד. בחול המועד 
סוכות ירד בליאזנא השלג הראשון, והיו צריכים ללבוש מעיל פרווה ונעלים חמות בעת 

הישיבה בסוכה.

כמה פעמים קרה שהיו צריכים לפזר את השלג מעל הסוכה כשהלכו לאכול.

הגיעו  לליאזנא,  תורה  ושמחת  עצרת  לשמיני  אז  שבאו  החסידים  האורחים  רוב   .  .
מצוננים מאד ואצל רבים מהם קפאו אצבעות ידיהם ורגליהם.

. . הקביעות של אותה שנה היתה, הושענא רבה ביום ששי. הרבי היה שמח מאד, ואחרי 
שהודעתי לו על קיום השליחות ]להשגיח על גלילת הספרי-תורה[, הזכרתי את החסידים 

החולים שהגיעו לכאן מקוררים ומצוננים היטב ושלהרבה מהם יש חום גבוה.

הרבי ישב משך זמן מה סמוך על ידיו הקדושות בדביקות עצומה וכשפתח את עיניו, 
אמר בניגון הידוע: ״על תורה אומרת התורה״ ״אש דת למו", היום שמחת תורה, שיביאו 

את כולם להקפות, ו״אש אוכלה אש״, האש של שמחת תורה תכלה את אש הקרירות״.

בליאזנא היו שני אנשים זקנים שהיו מתנגדים ואף שהיתה להם הדרת כבוד גדול ביותר 
לפני הרבי, אך היו מתנגדים גמורים. האחד היה ר׳ אייזיק מחדש והשני ר׳ נפתלי זהיר .. 
בן אחיו של ר׳ אייזיק היה מחסידי הרבי. לשמחת תורה של אותה שנה, הגיע בן אחיו של 

ר׳ אייזיק – ר׳ משה אפצוגער – עם שני בניו וחתנו לליאזנא, והתאכסנו אצל ר׳ אייזיק.

ר׳ משה אפצוגער היה חלוש והדרך והקור הזיקו לו מאד. הוא שכב בחום גבוה וגם בניו 
וחתנו חלו מאד. אברהם הרופא אמר שהאברכים, הוא מקווה, יקומו בעזרת ה׳ מחליים 



75כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

זקן  איש  הוא  משה  ר׳  אך  ושלמים,  בריאים 
לו חום  ויש  לו בשני צדדיו  וחלוש מאד, דוקר 
גבוה, ומשום כך הוא מסופק מאד אם יהיה לו 

כוח לעמוד בכך.

ר' אייזיק היה בצער גדול וטען שהנהגה כזו 
זו מצוה   – כזה  רבו באופן  פני  – ללכת לקבל 

הבאה בעבירה.

אני  החילונו,  מעריב,  אחרי  עצרת  שמיני 
ואפרים מיכל משקלוב וחיים אליהו מדוברובנה 
לקרוא  לאכסניות  ללכת  אברכים,  כמה  ועוד 
הכנסת  לבית   – שצריך  מי  את   – ולהביא 

להקפות, להתחמם ולהתרפא ב״אש דת למו" של תורה.

לכל,  ידועים  כבר  היו  שהדברים  ואף  אמר,  שהרבי  מה  וסיפרתי  לאכסניות  כשהגענו 
כי אחרי יציאתי מחדרו של הרבי, נכנסתי לבית הכנסת וסיפרתי מה שהרבי אמר אודות 
החולים, וכעבור שעה היו דברי הרבי ידועים לכל בכל האכסניות, אך, אף על פי כן, רצו 

כולם שאחזור על דברי הרבי אות באות.

היה זה נחת רוח אמיתי לראות את השמחה הגדולה שדברי הרבי עוררו בכל האכסניות, 
אפילו בני הבית והילדים שמחו. כולם היו בטוחים שהחולים יתרפאו בעזרת השם.

באותו ערב היה יום סגריר, שלג רטוב, גשם ורוח שחדרו אל תוך העצמות, ונוסף על 
רבים  הכנסת.  לבית  מללכת  החולים  את  מנע  לא  זה  כל  אבל  בחוץ,  גדול  בוץ  היה  כך 
הלכו בעצמם והיו צריכים לעזור להם קצת והיו גם כאלה שלא יכלו ללכת והיו מוכרחים 

לשאתם.

כשהגענו לביתו של ר׳ אייזיק, מצאנו אותו מתווכח עם בניו של ר׳ משה וחתנו, הם 
הרבי  של  הכנסת  לבית  ללכת  להם  לעזור  שיבואו  לאברכים  להודיע  שצריכים  טוענים 
להקפות, ושיקחו גם את אביהם ר׳ משה. ואילו ר׳ אייזיק טוען שאסור להם לצאת החוצה, 
ובאשר לאביהם הרי אין מה לדבר כלל. הוא – טען ר׳ אייזיק – שוכב בחום גבוה ועצום, 
אינו יודע מהנעשה סביבו ואברהם הרופא אמר שהוא חולה מסוכן, והם רוצים לקחתו 

החוצה, הרי ברוח הקטנה ביותר הוא יהיה חלילה לבר-מינן.

כשחיים אליהו מדוברובנה, אני ועוד שני אברכים נכנסנו לביתו של ר׳ אייזיק, נהייתה 
שמחה רבה אצל בניו של ר׳ משה והתחילו לצעוק, ברוך השם אבינו ואנחנו ניצלנו. ואילו 

ר׳ אייזיק צעק, רוצחים, הורגי נפש, זה נגד התורה הקדושה.



האמונה והפצתה 76

כשניגשתי אל ר' משה וראיתיו שוכב כבול עץ, כחול ושחור בעינים סגורות ובחום גבוה 
– נחרדתי כל כך עד שהרגשתי עצמי כאבוד.

מה הנכם אומרים – אומר לנו ר׳ אייזיק – חולה מסוכן זה הם רוצים לקחת לבית הכנסת 
היא  גמרא מפורשת  הרי  בירושלים  וגם  קיים  היה  בזמן שבית המקדש  להקפות, אפילו 
במסכת חגיגה ״ת״ר רגלים פרט לחיגר ולחולה״, ובפרט מצוה דרבנן, באם יוציאו את ר׳ 
משה החוצה הרי זו שפיכת דמים אמיתית. ואילו בניו של ר׳ משה טוענים שבאם הרבי אמר 

שזוהי רפואה – הם מאמינים באמונה שלימה שבאם יקחו אותו למנין להקפות -יתרפא.

הריני מוכרח לומר – אומר החסיד ר׳ פנחס לר׳ נחום – שבשעת מעשה לא ידעתי מה 
ר׳  לומר, הייתי מבולבל. מצד אחד שמעתי טענותיו של 
אייזיק וראיתי איך ר׳ משה שוכב ובוער, ומצד שני שמעתי 
דיבוריהם המלאים אמונה תמימה של בניו של ר׳ משה, 
אברכים פשוטים, ודוקא בהם מאירה אמונת צדיקים עד 

מסירות נפש ממש בלי שום התבוננות והכנות כלל.

חולה  צודק,  בודאי  אייזיק  שר׳  אומר  האנושי  השכל 
סכנה   – ביותר  והרוח הקלה  להזיזו ממקומו,  אסור  כזה 
היא בשבילו, וביחוד במזג אויר כזה, שעלול הדבר שלא 
יוכלו להגיע אתו חיים עד בית הכנסת. ואילו השכל האלקי 
של הנפש האלקית אומר שחיים וברוך בניו של ר׳ משה 
צודקים, ואם הרבי אמר ש״אש דת״ של תורה – רפואה 

היא, הרי זו רפואה וצריכים למסור את הנפש על כך.

לבם  מחמימות  ויותר  יותר  מתפעל  אני  לרגע  מרגע 
של בניו של ר׳ משה, האברכים הפשוטים. זוכר אני עד 

היום את הבושה הפנימית שלי, וכל כך פעל הדבר עלי, שהחלטתי שמוכרח אני להיכנס 
ל״יחידות״ אל הרבי.

חשבתי אז – פיניע, בנו של ר׳ העניך משקלוב שלמדתי אצל גאוני שקלוב ש״ס, פוסקים 
וחקירה והכרתי גדלותו של הרבי על ידי הכרה תורתית, הנני כבר השנה השמינית אצל 
הרבי, ואף על פי כן החומר שלי מתגבר על הצורה, התגברותו של השכל הטבעי על השכל 
האלקי, ואילו אצל אברכים פשוטים אלה, שהלכו אל הרבי רק מתוך יראת שמים של קבלת 
עול, תורותיו של הרבי אינם מבינים, ואצלם ישנה ההתגברות של הצורה על החומר, בהם 
דוקא מאיר השכל האלקי ברגש של אמונה פשוטה. התבייש לך פיניע, בנו של ר׳ העניך, 

התבייש לך בפני חייט הכפר החסידי ובפני סוחר הכפר החסידי.

אליהו  שחיים  עד  סביבי,  בהנעשה  כלל  הרגשתי  ולא  במחשבותי  כך  כל  התעמקתי 

כשנכנסתי לבית 
הכנסת, הכני החום 
על פני. המנין היה 
מלא, חלק מהקהל 
היו חולים . . היו 
כאלה שהשיעול 
לא נתן להם 
מנוח והיו כאלה 
שאנחותיהם שברו 
את הלבבות



77כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

מדוברובנה דחפני, באמרו שאברהם הרופא אומר שאלו הן חלילה שעותיו האחרונות של 
ר׳ משה.

לא הספקתי לחשוב על הנעשה – שמעתי את ברוך צועק אל אביו: אבא, הרבי שלח 
שלוחים שתלך להקפות, אבא התעורר! צריכים ללכת להקפותיו של הרבי. ובחדרו של ר׳ 
משה נהיה רעש גדול. כשנכנסתי לחדרו של ר׳ משה ראיתיו שוכב בעינים פתוחות, פניו 

שמחות ומחכה שיעזרו לו ללכת להקפותיו של הרבי.

חיים אליהו ניגש במהירות לקרוא לעוד כמה אברכים וכאן הלבישו את ר׳ משה בבגדים 
הידים  על  לקחוהו  הגיעו  וכשהאברכים  אבר,  להניע  בכוחו  היה  לא  בעצמו  הוא  חמים. 

והובילוהו למנין הרבי להקפות.

כשנכנסתי לבית הכנסת, הכני החום על פני. המנין היה מלא, חלק מהקהל היו חולים . . 
היו כאלה שהשיעול לא נתן להם מנוח והיו כאלה שאנחותיהם שברו את הלבבות.

.. באותה שנה היה חידוש גדול.. לפני שהרבי עשה קידוש, ציווה להביא מדה ידועה של 
יין. הרבי עשה קידוש ואחר כך לקח משיורי הכוס ושפך באחד מבקבוקי היין, ואמר לבית 
הדין של שלשה, שמונה על ידו לשליחות מיוחדת ״שליחות הרפואה״ – לקחת את היין 
בו שפך את שיורי כוס הקידוש שלו ולערבב בשאר היין, ומיין זה לחלק לחולים ויהיה זה 

לרפואה שלימה.

. . כשבית הדין נכנס לבית הכנסת הגדול – הושלך הס, כולם ידעו שהם בית דין הצדק, 
שהרבי בחר בהם ועשאם לשלוחי רפואה וישועה, וכולם הביטו עליהם בהדרת הכבוד . 
. ר׳ יעקב מסמיליאן ה״ישראל״, חזר בקול רם על מה שהרבי אמר, אות באות. כשסיים 

לחזור על דברי הרבי, אמר:

– מה שסיפרתי לכם עכשיו, הם המלים כפי ששמענו מפי רבנו, וכעת אני רוצה להוסיף 
כמה מלים ביחס לעניננו. דבר מקובל הוא, זקנים מפי זקנים, שכדי שברכה תתקיים, כלומר 
שהמתברך אכן יזכה לברכה, זקוק המתברך לשני תנאים: א( על המתברך להאמין בברכתו 
של המברך באמונה פשוטה בלי כל מחשבות. ב( על המתברך להיות מסור לקיים רצונו 

של המברך בעניני עבודת השי״ת, בעבודה ובהנהגות טובות.

החולים  שאצל  אמר  הרופא  אברהם  שאירע.  הגדול  מהמופת  כולם  דיברו  למחרת   ..
הזקנים היה זה משום תחיית המתים ממש, כי בדרך הטבע של חכמת הרפואה היו הם 
לאחר יאוש והצלתם היתה בדרך נס שלמעלה מהטבע. המופת בבריאותו של ר׳ משה, 
גרם שח אייזיק נהיה לחסיד אותה אמונת חכמים טהורה – אמר ר׳ אייזיק – שראיתי אצל 
נכדי אחי, חיים וברוך, הפליאוני, ובאם לא הייתי רואה זאת בעיני, לא הייתי מאמין לכך 

בשום אופן. 



האמונה והפצתה 78

 ציות מוחלט 
לנשיא הדור!

הרב ישעיהו שי' הרצל
רב העיר נצרת עילית

העניין העיקרי השייך לתקופתנו זו, שהרבי הגדירה כה״עבודה היחידה שנותרה״ הכנת 
עצמו וסביבתו לקבל פני משיח צדקנו. אם מתבוננים בשיחה הקדושה המפורסמת מכ״ח 
ניסן תנש״א שמים לב, בין היתר, למילים שהרבי הדגיש, מילים שלתוכנם מוצאים מקבילה 

בזמן מעמד מתן תורה בהר סיני:

הרבי אומר על העבודה להבאת הגאולה: ״איך גיב דאס איבער צו יעדערן פון אייך״ 
פרטי  באופן  אחד  לכל  העבודה  העברת  היינו  מכם[  אחד  לכל  העניין  את  מוסר  ]=אני 
ואישי. במתן תורה נאמר: ״אנכי הוי׳ אלקיך״. לא נאמר אלקיכם בלשון רבים וזאת למרות 
שהקב״ה דיבר בפני כל העם, אלא אלקיך לשון יחיד. כאומר ׳אני האלקים הפרטי שלך׳, 

׳זה שייך אליך באופן מיוחד׳, ׳אני מדבר אליך באופן אישי׳.

את העבודה להכנת העולם לקבלת פני משיח, לא הטיל הרבי על ארגון פלוני או אלמוני, 
אלא על כל אחד ואחד מאנשי הדור! וזאת כמובן מתוך אהבה ואחדות, כמודגש גם באותה 

שיחה שתוכנה ״עשו כל אשר ביכולתכם״ – בלשון רבים.

דבר זה צריך להעסיק ו׳להטריד׳ כל אחד מאנשי הדור ועל אחת כמה וכמה כל חסיד, כל 
הזמן ללא הפוגה, בכל שעות היממה כל רגע ורגע ממש!

אבל,  דתוהו,  דאורות  באופן  שהם  ״ענינים  ואמר:  הרבי  הגדיר  לפעול,  אופן  באיזה 
בכלים דתיקון!״ כשם שמוטל עלינו להוריד את הדברים לגדרי העולם – ״כלים דתיקון, 
כך נצטווינו שהדברים אותם באים אנו ׳להוריד׳ לפרסם ולהעביר – יהיו בגדר ״אורות 
אלא  וכלל,  כלל  המובנים  הדברים  מן  אינם  וגאולה  משיח  עניני  כל  כי  דווקא,  דתוהו״ 

שייכים לאורות דתוהו.

מכאן ניתן גם ללמוד על אופן התגובה הראויה כשישנם חילוקי דעות – והלא התורה 
קבעה ש״אין דעותיהם שוות״ – באיזו צורה עדיף לפעול בעניינים אלו.



79כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

כיום את התואר שליט״א,  גם  ולדוגמא: כאשר חסיד מסוים כותב לפעמים על הרבי 
ואילו חברו לא יכול ״לעכל״ הנהגה זו, בטענה שהנהגה כזו היא בבחינת אורות דתוהו 

)״תוהו׳דיק״( הרי:

ראשית: צריך לזכור שהמדובר בחסידים של הרבי, כולנו 
בני אב אחד אנחנו, שצריכים לנהוג באהבה ואחוה יתירה, 

ופשיטא לשלול בשלילה מוחלטת הנהגה הפכית ר״ל.

שנית: הנהגה זו, גם אם לדידו היא נראית כ״תוהו׳דיק״, 
יתכן שהדבר תואם דווקא בנידון דידן שהרבי דורש אורות 

דתוהו!

זאת מלבד א( המפורסם ומודפס בכמה מקומות, שהרבי 
הביע את שביעות רצונו כאשר חסיד כתב כך )אפילו( על הרבי הקודם לאחר יו״ד שבט 

תש״י. ב( הנהגת הרבי עצמו בכמה וכמה הזדמנויות בציבור ובפרהסיה, והלא דבר הוא.

בזמננו שהכל כבר מוכן לגאולה, כדברי הרבי, מובן שעמידתנו במצב של אהבת ישראל 
ואחדות ישראל, למרות חילוקי הדעות, חשובה והכרחית. וזאת בנוסף לדברי הרבי שכל 

זה צ״ל היום גם באופן של טעימה מהמצב דלעת״ל )ראה שיחת ש״פ מטו״מ תנש״א(.

•

תורה ציוה לנו משה מורשה קהילת יעקב״ – פסוק זה מאפיין את צורת הקשר הקיים 
בין עם ישראל לתורה. עם ישראל קשור לתורה באמצעות ועל-ידי משה רבינו. משה, נשיא 
באמצעותו,  ורק  באמצעותו,  העולם.  לבורא  ישראל  בין  המחבר״  ה״ממוצע  הוא  הדור, 
ניתנה התורה לעם ישראל. עד כדי-כך שהתורה עצמה קובעת ואומרת שהנשיא – משה 
רבינו, הוא הוא זה שציוה לנו את התורה, וכמודגש בפסוק הנזכר לעיל – ״תורה ציוה לנו 

משה״. 

נעשה ונשמע – תוכנה הוא: קריאה של קבלת עול מוחלטת, של כל העם הניצב ועומד 
אל מול ההר, בעת קבלת התורה על כל חלקיה ופרטיה, תורה שבכתב, תורה שבעל פה 
וההדרכות  ובעיקר החידושי תורה ההוראות  כולל  ותיק עתיד לחדש.  וכל מה שתלמיד 
גם הוראות שבהשקפה ראשונה  דורנו.  נשיא  לנו במיוחד אנשי הדור הזה ע״י  שנאמרו 
במילואם,  לבצעם  עלינו  לגמרי,  השכל  בכלי  מתיישבים  לא  או  במקצת  תמוהים  נראים 

לציית באופן מוחלט ולהקדים את ה״נעשה״ ל״נשמע״!

ויהי רצון שכ״ז יביא ל׳שעה׳ – לזמן שתתגלה התורה חדשה שתשמע מפיו של הרבי 
מה״מ ותיכף ומיד ממש.



האמונה והפצתה 80

"מילה שלי אינה הולכת 
לאיבוד!"

 "אינך מכיר את אבינו הקדוש משיח ה' כ"ק אדמו"ר שליט"א" • מכתב מרתק 
מאת החסיד הנודע במסירות נפשו עבור רבותינו נשיאנו  - ר' אברהם ע"ה 

פאריז 

לכ' ידידי אחי הרה"ח הוו"ח אי"א התמים מוהר"ר... 

שלום וברכה!

רבות  פעמים  מופיע  והדבר  קדשו,  מפי  בשיחות  פעמים  כמה  שמעתי  בעצמי   .  .
לנו להיות מיואשים". הגם שניתן ללמוד  וב"קול קורא'ס": "אל  והקדושה"  ב"הקריאה 
את כוונת הדברים כפי שהדבר נראה במקומו, אך אני חשתי בדברים, כאשר שמעתי אותם 
עוד בשנת תש"א, שאפילו באם יגיע רגע שייראה לכאורה היפך כל הענין ח"ו, שגם בזמן 

שכזה "אל לנו להיות מיואשים".

. . ברצוני לכתוב לך דבר נוסף – בתקוה שלא יהיו לך כעס וטענות כלפי – אינך מכיר את 
אבינו הקדוש משיח ה' כ"ק אדמו"ר שליט"א. אתה כותב לי "נא לא לכחד דבר". מילים 
אלו מגלות מה שמונח אצלך בהחבא בתוך הלב, שאתה חושב שתיתכן אפשרות ומציאות 
שהרבי יאמר פעם משהו אחר )–יחזור בו מדבריו(. מותר לך להתבייש עם הרבי שנמצא 

בלבך! איזה רבי יש לך בלב?!

כתוב "לא איש א-ל ויכזב ובן אדם ויתנחם וגו'", אני לומד את פשט הכתוב כך: לכאורה 
היה צריך להיות כתוב "לא א-ל איש ויכזב", מדוע נאמר "לא איש א-ל ויכזב"? אלא הרמז 
בזה הוא, שעלינו לדעת שאפילו ה"איש א-ל", ע"ד איש האלוקים כמשה רבינו, גם הוא 

"לא יכזב". 

היות ומשה רבינו אינו אומר דברים משלו. מה שהאלוקות מצווה – את זה הוא אומר. 
זהו איש אלוקים, וכ"ק אדמו"ר שליט"א הוא הרי המשה רבינו, והוא איש האלוקים )עיין 
בהקו"ק( במילא, באם הוא אמר משהו – הוא לא יאמר אחרת, וכך יהיה, דבר ה' יקום 

לעולם, רק האופן יכול להיות בקלות יותר בחסד וברחמים. 



81כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

אבינו הקדוש משיח ה' כ"ק אדמו"ר שליט"א, אמר 
לי פעם ביחידות, כאשר הראתי לו מכתב מבתי וואלף 
ניט  וועט  ווארט  א  אייערע  "רבי,  לו אז:  תחי', אמרתי 
הינך  לאיבוד[.  הולכים  אינם  ]=מילותיך  פארפאלען" 
יכול לשער באילו פנים אמרתי זאת; בקול שפל ורפה 

ובפנים סמוקות ומבוישות. 

בלשון  לי  ואומר   ... רציניות  בפנים  אלי,  פנה  הרבי 
הזו: "מיינער א ווארט ווערט ניט פארפאלען ניט למעלה 

און ניט למטה, און מ'דארף עס זאגען מיט א דגש און ניט מיט א רפה" ]=מילה שלי אינה 
הולכת לאיבוד לא למעלה ולא למטה, וצריך לומר זאת עם "דגש" ולא עם "רפה"[, והרבי 
חזר על דברים אלו כמה פעמים, כדי שאשמע את הדברים היטב ואקלוט כל מילה ומילה. 

ממילים אלו ניתן 'לקחת' מאוד מאוד הרבה. ניכר שהוא יודע שלמעלה אפילו מילה 
שלו תופסת מקום גדול וחשוב, ועוד משמע מכך, שעלינו לראות להפיץ בכל העולם, ז"א 

להכריז בקול רם ובוטח, מי הוא. הדבר נוגע לטובת כלל ישראל.

אני   – לערך בשנת תש"א  דפגרא  ביומא  דבר שממעתי  לך,  לומר  ביכולתי  נוסף  דבר 
מתעצל לחפש באיזו שיחה, אך מילים אלו שמעתי בעצמי מפיו הקדוש – "שאותו בחרו 
שהוא יהיה השליח". הוא )הרבי( דיבר אז ששליחות אינה מהדברים הקלים, וסיפר ע"כ 
סיפור מכ"ק אדמו"ר הצמח-צדק, והוא אמר אז איך שעל כל מילה הוא מתמוגג בבכי והוא 
נהיה חולה מכך, ואמר בזה הלשון: "מען שטייט און מען שטופט זיך, אז איך זאל דאס 
ריידען" ]=עומדים ודוחפים אותי )לוחצים עלי( שאדבר זאת[. הוא דיבר אז מילים קשות 

אודות חבלי משיח. הבטתי משני צדדיו, ולא ראיתי שמישהו ידחף אותו... 

אברהם

בשנת תש"ב כשהחל הרבי הריי"צ לפרסם את ה'קול קורא', עם הסיסמה 
המרכזית של 'לאלתר לתשובה לאלתר לגאולה', יצא לר' אברהם להיות תקופה 

מסויימת בארצות הברית. באותו זמן היה ר' אברהם מסתובב עם הרבי שליט"א, 
שאז עדיין לא קיבל את הנשיאות, ויחד היו מדביקים ברחבי העיר ניו-יורק מדבקות 

צהובות עם הסיסמה 'לאלתר לגאולה'.

שהרבי  פאריז  אברהם  ר'  אמר  לגאולה',  'לאלתר  של  סוערת  תקופה  באותה 
הריי"צ – שיצא בקריאה זו – הוא בעצמו המשיח. ר' אברהם כן דיבר על נושא זה 
בין החסידים, וכן כשהפיץ את ה'קול קורא' לציבור הרחב, היה אומר זאת לציבור.



האמונה והפצתה 82

להאמין – גם כשרואים 
מציאות הפוכה

באמונה, כידוע, ישנם ג' דרגות: עומדים אנו בתקופה בה הנסיון הוא מהסוג 
הטהורה  האמונה  נקודת  מתגלית   — כזה  בנסיון  גם  וכשעומדים  השלישי, 

של היהודי במלוא עוצמתה!

הרב ישראל שי' הלפרין
רב קהילת חב"ד הרצליה

על דבר שמו של משיח  ביטויים  אין-ספור  נשמעו מפיו של הרבי  בשנים האחרונות 
צדקנו ואשר מנחם שמו וכו'. בין ריבוי הביטויים, ישנו הביטוי המפורסם על הר"ת בתיבת 
'מיד' המופיע בכמה וכמה שיחות, אחת מהם היא בשיחת ש"פ משפטים ה'תשנ"ב בה 

כותב הרבי )בהערה 148(:

 .  . דורנו  נשיא  אדמו"ר  מו״ח  לכ״ק  השייכות  התקופות  ג׳  נרמזים  ד״מיד״  שבר״ת 
ועל סדר הקירבה אלינו – משיח )מנחם שמו(, יוסף יצחק, דובער )שמו השני של כ״ק 
וכשהדבר  על-עצמו שהוא מלך המשיח!  הרבי  כתב  בבירור, שכבר  נראה  הרי  אדנ״ע(. 
התפרסם ונשמע "פתגם המלך׳׳ בכל מקום ומקום, הבינו כך כולם, כיון שלא ייתכן להבין 

שהרבי מתכוון לאיזה ׳׳מנחם״ אחר, ח"ו...

א( להאמין כשרואים בעיניים דברים שמחזקים את  ג׳ דרגות:  ישנם  כידוע,  באמונה, 
כשרואים  להאמין  ג(  האמונה.  את  דברים שמחזקים  רואים  כשלא  להאמין  ב(  האמונה. 
השלישי,  מהסוג  הוא  הנסיון  בה  בתקופה  אנו  עומדים  כעת  מהאמונה.  הפוכים  דברים 
וכשעומדים גם בנסיון כזה – מתגלית נקודת האמונה הטהורה של היהודי במלוא עוצמתה!

כאשר במשך שנה ורבע מעודד הרבי מלך המשיח שיל״ו בידו ובראשו הק׳ את שירת 
׳׳יחי״ ועל אותה תנועת-ראש סומכים באלפי מקרים וביניהם מקרים של פיקוח-נפש ממש 
)כמו ההוריקן במיאמי( – האם יש ספק בכלל מהי האמת? הרי אפילו כשרואים בעיניים 

ההיפך הרי לא תמיד מה שרואים זה מה שיש, ומה שיש זה מה שרואים!



83כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

האם מה שנראה זוהי המציאות?

לפני מספר שנים, כשהגיעה העליה מאתיופיה, הראה לי א׳ מהמקורבים לבית-חב״ד 
מאתיופיה  זה-עתה  שעלו  חבריו  את  שלקח  ותיק  אתיופי  על  מסופר  בו  בעיתון  כתבה 
לראות סרט בקולנוע. הללו, שלא ראו מימיהם סרט ולא יודעים מה זה בכלל, נדהמו לראות 
ניסו להסב את תשומת-לב האנשים  ׳׳להרוג׳׳ את חברו. הם  כיצד א׳ השחקנים מתכונן 
על-מנת ש״יצילו" את השחקן, וכשזה לא עזר והשחקן כמעט "נהרג" – קפצו השניים 
ממקומם, שלפו סכין וקרעו את המסך לגזרים... הסוכנות – כך נכתב שם – תישא ב50% 

מתשלום הנזק...

אנחנו  שגם  ומסתבר  באמת,  נכון  בעיניים  שרואים  מה  תמיד  לא  לעשות,  מה  אך 
"אתיופים" בקטע שלנו.

לאידך – לא כל מה שקיים אנו רואים:

קולה׳׳,  ״פפסי  בין  ענקית  שווקים  מלחמת  רב  זמן  לפני  התחוללה  בארצות-הברית 
של  המכירות  ירדו  בהיר  ביום  אך  יותר,  או  פחות  לאיזון,  הגיע  המצב  ל״קוקה-קולה׳׳. 
"פפסי קולה״ בצורה דרסטית, ואילו אלו של "קוקה– קולה׳׳ זינקו לשיאים חדשים. שכרה 

חברת "פפסי קולה״ מומחים, כדי לאתר את מקום הכשלון הפתאומי.

לאחר מאמץ רב עלה בידם לברר את מקור ההצלחה של ׳׳קוקה-קולה״:

וכיון  בשנייה,  סטאטיות  תמונות  שישים  רואה  שהצופה  באופן  בנוי  כידוע,  סרט, 
שהתמונות נעות במהירות גבוהה ביותר, מעל מהירות ההפרדה של העיין – לכן זה נראה 

לעיניו כדבר זז, בעוד שהאמת היא שדבר אינו נע שם.

"קוקה- חברת  "שתלה" 
פופולרית  בשעה  קולה׳׳, 
טלויזיה  בתחנת  מאוד, 
פופולרית מאוד ובעיצומו של 
סרט מרתק – שתי תמונות של 
״קוקה-קולה׳׳  שותה  בחור 
מתוך  תמונות  שתי  ונהנה; 

שישים המוקרנות בשנייה!

הרגישו  בבוקר  למחרת 
רוצים  שהם  הצופים  מליוני 
לשתות ״קוקה-קולה״. אנשים 
אמרו זה לזה ״אני הולך לקנות 



האמונה והפצתה 84

קוקה-קולה״, ללא שמץ של ידיעה שזה הגיע מהסרט. גם כשנשאלו אנשים שצפו בסרט, 
טענו כולם ואף היו מוכנים להישבע שלא ראו אתמול במהלך הסרט שום ״קוקה-קולה׳׳...

הייתה תמונה פיזית "בגשמיות העולם בפועל ובגלוי" של קוקה-קולה? – כן!

האם כולם ראו אותה בעינים פקוחות? – כן!

האם מישהו ידע שראה אותה? – לא!

עיני בשר – מול קביעת התורה

אותו דבר קורה איתנו: בשיחת ש״פ שופטים ה׳תשנ״ב )ובהערה 134 שם( כותב הרבי 
כי בנשיא הדור לא שייך ענין של שינוי או גניזה, אז מה לנו ג׳ תמוז ומה לנו ״הוכחות״ 

אחרות שהם רק לעיני-בשר שיוכלו חלילה-וחס לשנות מילה מוגהת על-ידי הרבי?!

וכפי שהרבי אומר בפרשת בא )מוגה(, שזוהי הבטחה וודאית שיהיו ״חיים נצחיים בלי 
הפסק בינתיים" ושזהו חידושו המיוחד של דורינו, דור התשיעי, לגבי שאר הדורות – שכל 

עניני הגאולה בדורנו הם בצורה גשמית, וכנ״ל שהכל נמצא בפועל ובגלוי.

דברי הרבי הם אמת לאמיתה. אין צורך להוסיף עליהם מאומה, צריכים רק ללמוד את 
השיחות באופן של ״ראיה" דהיינו באמונה אבסולוטית בכל מילה של הרבי ולצטט אותם.

הרבי מלך המשיח חי וקיים, גם אם נדמה לנו שאיננו רואים זאת! משום שייתכן שאנחנו 
אתיופים או שאנחנו ״קוקה-קולה״...

כל אחד "יקטלג״ את עצמו במקום הראוי לו... אך דבר אחד ברור: לפני ביאת המשיח 
ומופתים כה רבים על-מנת להכין אותנו לפקיחת העיניים שתבוא  ה׳ אותות  לנו  מראה 
ברגע זה ממש. וכפי שאמרתי לא' השלוחים בזמן האחרון: הרבי אמר לרב גרונר שיתפוס 
את המים "ללא הפסק", נקודת האמונה שלנו כיום היא שחיי הרבי מלך המשיח שיל״ו הם 

נצחיים ״ללא הפסק" בינתיים.

יבואו, אם כן, מי המקוה ״ללא הפסק״ ויפקחו את העניים לראות שהרבי חי וקיים ללא 
הפסק!

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!



85כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג



האמונה והפצתה 86

התקשרות היא משיח
 – ״תומכי-תמימים  בישיבות  ההשפעה  בחזית  העומדים  חסידים  כמנין 
ועונים  השעה  ענייני  על  משוחחים  בעולם,  ברחבי  הפזורות  ליובאוויטש״ 
על השאלות: מהיכן הבטחון המוחלט בהתגלותו הקרובה של הרבי מלך 
המשיח? • מדוע חשוב העיסוק התמידי והמרכזי סביב בשורת הגאולה? • 

כיצד ״נחיה״ את עצמינו בתקופה זו? • ראיון מיוחד

 הרב גורארי׳: טרם שנעסוק בסוגיות המרכזיות של בשורת הגאולה העומדות על הפרק, 
עלינו להקדים הקדמה חשובה, שהיא גורלית ונוגעת בתקופה האחרונה יותר מתמיד:

כתשע שנים עברו מאז קיבלנו את המסר המיוחד מהרבי: ״אני את שלי עשיתי ומכאן 
ולהבא, עשו כל אשר ביכולתכם להביא את משיח צדקינו בפועל ממש״. ההודעה הברורה 
התפקיד  את  עצמם  על  שנושאים  אלו  להיות  ביותר,  כבדה  אחריות  עלינו  הטילה  הלזו 

להביא את הגאולה בפועל, לדור שלנו ולכל הדורות שלפני זה.

בני  עבודתם של  כל  בנו צמרמורת:  להעביר  חייבת  זה  בעניין  קלה  אפילו התבוננות 
ועבודתם המיוחדת של רבותינו נשיאינו בפרט, הכל  ישראל במהלך כל הדורות בכלל, 
תלוי על כף המאזניים של ההתנהגות שלנו. ביכולתינו להגשים את המטרה של כל העבודה 

הנפלאה הזו יום קודם או, רח״ל, יום אחר-כך!

מצב העולם בשנים האחרונות, השפל חסר התקדים בהתנהגות בארץ-הקודש, שחיקת 
גדול  הכי  וההסתר  ההעלם   – לכל  ומעל  לנו,  והיקר  הקדוש  לכל  וההתכחשות  הערכים 

שהיה מעולם כאשר הדור אינו זוכה לראות את נשיאו בעיני בשר, 
כל אלו חברו יחדיו לחושך אחד גדול, שסילוקו והפיכתו לאור 
נוכל להתעלם מכך ולהמשיך  נתון בידיים שלנו. האם  הגאולה 

בשגרת חיינו הלאה?

המחלוקת  שטן  עקא,  דא  אך  פשוטה.  התשובה   – לכאורה 
האומן במלאכתו משקיע כוחות נוספים להסיט אותנו מהנושא 
ובפרט,  בכלל  חיובית  בעשיה  נתרכז  שאנו  במקום  המרכזי. 
הרב יצחק מאיר גורארי'כשהאווירה הכללית בתוכנו תהיה אווירה של פעילות חיובית 



87כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

ושל התמסרות באופן ד״כל אשר ביכולתכם״ להגשמת המטרה הנעלית ורבת האחריות 
הלזו, התחלנו כל אחד לבדוק בציציותיו של חברו ולדאוג את דאגתה של ליובאוויטש 

כולה.

נושא  לכל  זמן בקצה המחנה, התחיל לתת  כבר  הזה, האוכל  הסגנון  באיזשהו מקום 
אווירה של התכתשויות הדדיות  בחיי הנפש ממש:  כיום  אלינו  הנוגע   – וגאולה  משיח 

ובקעה למחלוקת ושנאה.

האמת היא שלא נעים כלל לדבר על עניין זה וודאי שלא בפתח הדברים, אך ידועים 
צועקים״.   – ״כשכואב  לזה:  בדומה  ענינים  אודות  נ״ע  הריי״צ  אדמו״ר  כ״ק  של  דבריו 
אין מנוס מלומר את האמת בגלוי ובכך – לשבור את השאננות החמורה השוררת בקרבנו 

בעניין זה.

יעשה כל אחד חשבון-צדק אליבא דנפשיה: הרי כולנו יודעים ובטוחים שתיכף ומיד 
נתראה שוב עם הרבי, ואז כל אחד יצטרך לתת דין וחשבון על מעשיו. או-אז לא יועילו 
תירוצים והתחמקויות. האמת תצא לאור, ובגלוי. האם נוכל לעמוד לפני הרבי בהרגשה 

שאנו זכים וטהורים?

הכוונה  לקיום  שמים,  לשם  ורק  אך  היו  מעשינו  שכל  לרבי  ולומר  לעמוד  נוכל  האם 
בין  ומחלוקת  היינו שותפים לפירוד  ולהצהיר שלא  נוכל להיישיר מבט  העליונה? האם 

משפחת החסידים, שזה בוודאי לא מקרב את ביאת המשיח, ורק להיפך?

הרי הכלל הראשון באהבת ישראל הוא שאסור לשנוא איש ישראל ואפילו בליבו, ואם 
כן כיצד חדרה המחלוקת והשנאה לתוכנו?!

צו השעה לכולנו הוא להכריז כל אחד בנפשו פנימה: לא עוד! לעזוב את כל המריבות 
והמחלוקת שנדבקו, יותר או פחות, בכולנו. ולהתחיל בעבודה אישית פנימית ואמיתית, 
הרבי  הוראות  של  תמידי  לקיום  לבושינו,  ושלושת  נפשינו  כוחות  עשר  כל  ניצול  תוך 

שהתווה קו ברור כיצד ״לחיות עם משיח״ ולהביא להתגלותו נאו!

בהשתתפות: הרב יוסף יצחק אופן, משפיע ישיבות תומכי תמימים בצפת ובירושלים. 
הרב יוסף יצחק בוטמן, משפיע ישיבת תומכי תמימים לוד. הרב יצחק מאיר גורארי', 
ישיבת  משפיע  גינזבורג,  יצחק  לוי  הרב  מונטריאול.  תמימים  תומכי  ישיבת  משפיע 
שלמה זלמן לנדא, משפיע ישיבת תומכי תמימים  תומכי תמימים ראשון לציון. הרב 
כפר סבא. הרב פינחס קארף, משפיע ישיבת אהלי תורה, קראון הייטס. הרב יוסף יצחק 
משפיע  שפירא,  נחמן  הרב  אפריקה.  בדרום  תמימים  תומכי  ישיבת  משפיע  קסלמן, 

ישיבת אהלי תורה, קראון הייטס.



האמונה והפצתה 88

ואזי – שהרבי מלך המשיח יתגלה נוכל לעמוד בפניו, מתוך הרגשה אמיתית ובטוחה 
שאכן גרמנו לו אך נחת רוח בשעה קשה של העלם והסתר גדול זה.

עברו כבר כו"כ שנים מאז ג׳ בתמוז ה'תשנ״ד ו״עדיין לא נושענו״. האם תקופה 
ארוכה זו אין בה כדי להעיב על האמונה הברורה ש״הנה זה בא, ותיכף ומיד כבר 

בא״?

הרב קארף: כאשר אנו יוצאים מתוך נקודת ההנחה כי ״משה אמת ותורתו אמת״, דברי 
אותנו  להזיז  יוכל  לא  שדבר  ופשוט  מובן  הרי  ונצחיים,  אמיתיים  להיות  חייבים  הרבי 

מהאמת הברורה הזו.

לבד זאת יש לשים לב לכך שהרבי עצמו ציין לכמה עניינים בגאולה שכבר החלו, ומיום 
ליום אנו רואים שהם הולכים ומתפתחים יותר ויותר. מלבד זאת ישנם עוד סימני גאולה 

)עליהם לא הצביע הרבי בפירוש( שגם הם הולכים ומתממשים.

זאת אומרת שהתמיהה שלנו היא לא איחור הגאולה, כי-אם על האטת התהליך המוביל 
אליה, וממילא שעל עצם האמונה אי אפשר להיות העבה כלל.

הרב קסלמן: אין זה עניין של כמות זמן, שש שנים, כי מבחינה זאת גם היום הראשון 
ה״איכות״ – זוהי  מאז ג׳ תמוז מהווה איחור ותמיהה על העיכוב. מדובר כאן יותר על 
הגאולה  את  בפועל  להביא  ביכולתינו  אשר  כל  עושים  לא  עדיין  שאנו  ארוכה  תקופה 

האמיתית והשלימה.

ואפרט את הדברים ביתר בהירות: כבר במאמר הראשון הרבי הבהיר שהדור שלנו הוא-
הוא הדור שאמור להוריד את השכינה לארץ, דהיינו, התגלות האלוקות בגאולה האמיתית 
והשלימה. תפקיד זה הינו המשך ישיר לפעולתם ולתפקידם של הדורות הקודמים, כשאנו, 

בתור הדור השביעי לאדמו״ר הזקן, הננו ה״כל שביעין חביבין" שנועדו לתפקיד זה.

הרבי חידד את הדברים והבהיר, שכיוון שהשביעי כל מעלתו הוא מצד זה שהוא שביעי 
לראשון, הרי מעלתינו זו, שאנו נזכה להביא את הגאולה בפועל, היא לא בבחירתינו ולא 

תלויה בנו, אלא שכך הוא סדר הדברים בתפקיד הדורות.

עוד לא שמענו על דור שלא מילא את תפקידו. כל רבי ורבי של כל דור מילא את תפקיד 
דורו. אילולי כן לא היה מתחיל הדור הבא. כמו כן בדורנו אשר תפקידו להביא את הגאולה, 

ודאי שהוא ישלים תפקיד זה ויזכה לגאולה.

יוצא אם-כן שהעניין הנעלה הזה, שאנו נזכה לגאולה, לא יכול להיות בר-שינוי. הדבר 
היחידי התלוי בנו הוא רק למהר ולזרז זאת, יותר ויותר.

המאסיבית  בפעילות  קצת  ״נרדמנו״  לא  האם  עצומה:  קושיא  בפנינו  עומדת  וכאן 



89כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

להבאת הגאולה? – צריך רק לקיים את הוראות הרבי, בראשן ההוראה המרכזית שהיא 
״הדרך הישרה״ – כלשון הרבי – להבאת 

וגאולה  משיח  ענייני  לימוד  הגאולה: 
רגע  הגאולה  את  להביא  כך  ועל-ידי 

אחד קודם.

הרב אופן: בדומה לשאלה זו שאלו 
דור  גם  הרי  אחר:  בסגנון  פעם  אותי 
היו  יוצאי מצרים,  הגאולה הראשונה, 
אמורים להיכנס לארץ-הקודש, ויתירה 
ואף  ב״תהליך״  החלו  אף  הם  מכך, 
עברו כברת דרך משמעותית בו, ובכל 
זאת, באיזשהו שלב, גרם עוונם שהם 

״נתקעו״ באמצע והגאולה התעכבה לדור הבא.

והנפלאות  הניסים  רצוף  גם בדורנו חלילה, על אף שהתהליך  אולי  נשאלתי,  ואם-כן, 
החל, מכל-מקום בעוונותינו הרבים אולי חל איזשהו ״תקר״ והפסדנו?

לבני-ישראל  הקב״ה  אמר  מצרים  יציאת  בגאולת  הבא:  בהסבר  עניתי  זו  שאלה  על 
״אעלה אתכם מעוני מצרים אל ארץ טובה ורחבה״. בנוגע לפועל, היו יהודים שלא זכו 
להיכנס לארץ עקב בחירתם החופשית בלבד, אבל בניהם – כן נכנסו, וזאת משום שהקב״ה 

השאיר את הבחירה החופשית בידם בנוגע לעניין זה, היינו, האם הם ייכנסו לארץ.

לעומת זאת, באותו הדור, אנו מוצאים החלטה של הקב״ה שלא הייתה תלויה בבחירתם 
וההבדל  המשכן.  והקמת  מתן-תורה  קרי:  בארץ,  למטה  השכינה  הורדת   – החופשית 
הוא פשוט: כאשר מדובר אודות תפקידו של הדור, לא יתכן שתוכניותיו של הקב״ה לא 
יוריד את השכינה למטה  )דאז(  כיוון שהקב״ה החליט שדור השביעי  ולכן,  תתבצענה. 
בארץ – הם היו מוכרחים )״כפה עליהם הר כגיגית״( לקבל את התורה ולהקים את המשכן.

כך גם בנוגע לדורנו – כל מי שלומד את המאמר הראשון של הרבי, מבחין מיד בהקבלה 
המדהימה שהרבי עושה בין דורנו – דור השביעי מרבינו הזקן, לדורו של משה רבינו – 

דור השביעי מאברהם, שבדורו ירדה השכינה ״למטה בארץ״.

הרבי קבע, שדורינו הוא ״דור השביעי״, ולמרות שעניין זה הוא ״לא ע״פ בחירתנו.. 
ובכמה ענינים שלא ע״פ רצוננו״ – בכל זאת, זוהי המציאות וזהו תפקידנו. אנו מוכרחים 

להוריד את השכינה למטה בארץ ולהביא להתגלותו של הרבי!

הרב גינזבורג: לבד זאת שהרבי הודיע שתפקידו של דורנו הוא להביא את הגאולה, וכך 
אכן יהיה, הרי אבן יסוד בכל העניין הוא זה שהרבי גם הודיע שכבר השלמנו את התפקיד 

הרב יוסף יצחק אופן



האמונה והפצתה 90

)ובלשונו: ״נסתיימה עבודת הבירורים״, ״אכשור דרא כפשוטו!״, ״לפי כל סימנים דורנו 
כבר זכינו ולא יתכן שלא נקבל את  הוא דור הגאולה״, וכו'(. וממילא – לביאת המשיח 

זכייתינו.

ועוד והוא העיקר: דברי הרבי מלך המשיח עוגנו גם להלכה בנבואה )ובלשונו: ״הנבואה 
העיקרית הנה זה משיח בא״(, שאף אושרה על ידו במענה הידוע – שהתפרסם לא מזמן – 
לרב מענדל שי׳ וועכטער, שמדובר בנבואה על כל השלכותיה ההלכתיות בספרי ההלכה. 

וממילא, נבואה טובה אינה יכולה שלא להתקיים ומוכרח להיות שאכן נזכה לגאולה.

לבד זאת, חשוב גם לזכור שהתמיהה הקשה הזאת נשאלה כבר על-ידי הרבי עצמו, אשר 
ענה על-כך ש״זהו דבר שאינו מובן כלל וכלל״. ועם כל זה, חוסר התשובה לא החליש אצל 
הרבי אפילו בכהוא-זה מהדברים הברורים ש״הנה זה משיח בא״. ללמדך: קושיא זו, על 

אף שהיא נותרת ללא ביאור, אינה משנה את תוקף הדברים! 

הרב גורארי׳: על נקודת הבעיה אפשר להסתכל מכיון אחר, אשר ממנו היא נובעת: לא 
מדובר כאן בעמעום האמונה בכלל בבוא הגואל, שכן בזאת כולנו כאחד מאמינים שכל 

דבריו של הרבי הינם אמת. הבעיה מתבטאת בעיקר ברגש הבטחון בכך.

זאת אומרת: בחסידות מוסבר בארוכה ההבדל בין אמונה לבטחון. אמונה יש לכל. כל-
אחד מישראל הוא מאמין בן מאמין, שה׳ יתברך הינו הטוב האמיתי ורחמיו על כל מעשיו 
וכו׳ וכו'. אבל – האם הוא כבר בטוח בזה, האם זה כבר פועל עליו שאין לו כל רגשי דאגות 

– לאו דווקא! שכן אמונה ובטחון הינם שני ענינים ודרגות שונות.

ומוסבר בחסידות מעלת הבטחון שעל ידי שהאדם בטוח במימוש הדבר, בברכת ה׳, ולא 
רק מסתפק באמונה, הרי זה גופא פועל את הדבר. ועניין זה אינו נחלת הצדיקים בלבד, 
אדרבה – דווקא כאלו שאינם צדיקים אליהם מכוון יותר העניין של בטחון, שהוא בעצם 

נחלת הכלל.

כל  היו  אם בתחילה  הדברים.  במימוש  את הבטחון  הזמן החולף מעמעם  ובעניינינו: 
תוכניותינו לטווח קצר ביותר, וודאי שלאף אחד לא היו תוכניות לשנה או שנתיים קדימה, 
שכן היה לנו תמיד ברור: עד אז משיח בטח יבוא! – הרי עכשיו מתחילות להתגנב מחשבות 
אחרות: אולי יתכן בכל זאת חשש כל-שהוא שמא בכל זאת התהליך יקח קצת זמן, וממילא 

חודרים לנו כל מיני מחשבות גלותיות.

על-כן צריך לדעת שצו השעה הוא להתחזק בבטחון. להיות בטוחים בכל מה שהרבי 
אומר. להתחזק באמונה שהדברים רלוונטיים היום בדיוק כמו בזמן שנאמרו. במידה והרבי 
גם  כך  להתנהג  הרי שעלינו  זה,  ברגע  בא״  זה משיח  באופן ש״הנה  להתנהג  לנו  אומר 

עכשיו, בדיוק כמקודם.



91כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

ובטחון זה גופא – הוא זה ״שישבור״ 
את העלם והסתר הנורא הזה ויביא את 

ההתגלות השלימה, מיד ממש.

זו,  עצומה  קושיא  שפירא:  הרב   
בעניין  יותר  אותנו  לחזק  רב  כוחה 
בשורת  שמימוש  זה  לגאולה:  הזעקה 
זהו   – ובטוח  ברור  דבר  הוא  הגאולה 
הרבי  זה  בעניין  לכולנו.  הברור  דבר 
לא הותיר לנו מקום לספקות. הדיבור 
שלו סביב בשורה זו לא היה בגדר של 
״אולי״, ״יתכן״, ״מתאים מאוד״, אלא 

בדרך הודעה ברורה שגם קשורה לנבואה: ״הנה זה משיח בא״!

היו  ואילו  בידינו,  תלוי  שהעניין  הרבי  שהבהיר  את  יודעים  גם  אנו  הרי  זה,  עם  יחד 
צועקים ״עד מתי?!״ באמת, ולא מפני הציווי, הרי מזמן משיח היה בא! – יוצא איפוא 
שדווקא עתה, כשיש כזה העלם והסתר גדול, הרי הזעקה ״עד-מתי״?!, היא הרבה יותר 

אמיתית ומעומק הלב.

עניין זה הוא נקודת המאמר ״ואתה תצווה״, המאמר האחרון לעת-עתה שקיבלנו מהרבי, 
שבו אנו יכולים למצוא הוראות ברורות לתקופתינו: הרבי מסביר שעניין הגאולה תלוי בכך 
שנדע שיהודי נמצא במעמד ומצב ״אינגאנצן צוטרייסלט״ מזה שהוא נמצא בגלות, וזאת 

על-אף שהוא נמצא בהרחבה בגשמיות וברוחניות.

כך גם בעניינינו: הזעקה ״עד מתי?!״ הנובעת מאיתנו היום יותר מתמיד, מתוך מצב 
״הכתית ונשבר״ שאנו נמצאים בו – תביא את הגאולה תיכף ומיד ממש!

משהו כאן עדיין לא ברור. מצד אחד אתם מדברים על כך שהרבי הודיע ברורות 
שמשיח מגיע, וזאת ללא כל תנאים וספק, ולאידך מדגישים כולכם שהדבר תלוי 

בנו. האם ניתן לומר שייתכן ואנו לא נמלא את חובתנו ואז לא נזכה לכך?

הרב גורארי׳: ראשית יש לדייק ולומר כי השימוש בנוסח ״נזכה״, בלשון עתיד, אינו 
מדוייק. אנו כבר ״זכינו״, זאת אומרת: התהליך של הגאולה כבר התחיל. נכון שאנו עדיין 

נמצאים בגלות והמצב העכשווי 

הוא לא התקופה לה אנו מצפים, אך סוף-כל סוף – התהליך של ביאת המשיח התחיל: 
מלך המשיח כבר עמד על גג בית המקדש והודיע: ״ענווים הגיע זמן גאולתכם״. הרבי אף 
הצביע על נבואות יעודים של הגאולה שהחלו להתממש, והבהיר שעבודת הבירורים – 

הרב נחמן שפירא



האמונה והפצתה 92

שבה תלויה הזכות לגאולה – נסתיימה, וא״כ מה המקור למחשבה שיתכן שלא נזכה לה? 
כך שהדבר המוטל עלינו הוא פשוט לזרז את התהליך, שיבוא לשלימותו בגאולה השלימה 

תיכף ומיד ממש!

ובאשר לשאלה: האם יתכן שאנו לא נמלא את עבודתינו כראוי וממילא לא נשלים את 
התהליך בדורנו? – התשובה היא: הרבי בנבואתו אודות הגאולה בדורנו, צפה וראה ברוח 

נבואתו שאנו כן נשלים את עבודתינו.

הבטחון  מהיכן  במקצת:  זהירה  שאלת  לשאול  מעונין  הייתי  הדברים  לחידוד 
אצלנו שבשורת הגאולה של הרבי אינת עוד ״קץ" הזדמנות טובה, כמו – למשל 

– דברי הרבי הריי״צ שבישר בזמנו את בוא הגאולה אך בפועל לא זכינו לה אז?

הרב שפירא: ישנם כמה וכמה הבדלים מהותיים בין בשורתו של הרבי הריי״צ לזו של 
הרבי. דברי הרבי הרי״צ היו בעקבות ״קץ״ שהיה מתאים לתקופת שנת ה׳תש״ג, ומסיבה 

זאת הוא הרעיש את העולם ש״לאלתר לתשובה – לאלתר לגאולה״.

״קץ״ הינו זמן המוכשר לבואו של המשיח ויתכן שהוא לא יבוא בו. בכך מובן גם מדוע 
לאחרי זמן הרבי הריי״צ הפסיק את ההרעשה החשובה הלזו, כאשר במדה מסויימת הזמן 

המוכשר קצת עבר...

מה-שאין-כן אצלנו, כאן לא מדובר ב״קץ״, כי-אם, כהודעת הרבי, שנסתיימה עבודת 
הבירורים. וידוע מה שסיפר בזה הרב סימון ג׳יקובסון מ״ועד הנחות התמימים״, שבפעם 
הראשונה שהרבי דיבר על סיום עבודת הבירורים כעובדא מוגמרת, הם הסתפקו האם אכן 
מדובר בהודעה דרמטית שהיא בעצם חלום כל הדורות, או רק בתפילה, ולכן הכניסו לרבי 
להגהה ״הנחה״ כפולה, אחת בסגנון של תפילה ואחת בסגנון של הודעה – והרבי בחר 
בסגנון זה המורה על ההודעה! – היינו: בשורת הגאולה של הרבי באה בעקבות העובדה 

שאנו נמצאים בזמן הגאולה ממש!

דבר זה מתבטא גם בכך שהרבי הריי״צ התנה את ביאת המשיח ב״לאלתר לתשובה״ 
– ורק אז – ״לאלתר לגאולה״. מה-שאין-כן הרבי שאמר בפירוש שכבר התקיים ״לאלתר 
תשנ״ב:  נח  בשיחת  אמר  שהרבי  וכמו  לגאולה״!  ״לאלתר  רק  נותר  וממילא  לתשובה״ 

שכולם כבר עשו תשובה ועתה אין הדבר תלוי אלא במשיח צדקנו עצמו!

שיוציאו  הראשיים  ביקש מהרבנים  הרבי  הלכתית:  להנהגה  הרבי  את  הביא  זה  עניין 
פסק-דין שמשיח חייב לבוא, על סמך זה שכיון שחז״ל אמרו ש״עכשיו אין הדבר תלוי 

אלא בתשובה״, והרי כבר עשו תשובה, ממילא יפסקו דין שמשיח חייב לבוא עכשיו.

מכל זה ברור שהפעם לא שייך שהרבי פתאום יודיע שזמן הגאולה הזה הסתיים!



93כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

הרב קסלמן: בעניין זה יש להדגיש בפרט חשוב ומהותי: אמנם הרבי הריי״צ הרעיש את 
העולם בשעתו סביב הנושא של משיח, אבל סוף כל סוף הוא גם הפסיק אותו. זאת אומרת, 
זאת לא קביעה נכונה לומר שהרבי הריי״צ בישר משהו ולאחר מכן התברר לנו שבפועל 

לא זכינו וכו', כי אם שהרבי הריי״צ בעצמו הפסיק את ה׳קאך׳.

המחשה לזה אפשר לראות, במכתבי הרבי מאותה תקופה. הרבי כחסיד נאמן של הרבי 
הריי״צ וכיד ימינו הרעיש את העולם בבשורה הנפלאה של ״לאלתר לגאולה״. רוב ככל 
המכתבים היו מסתיימים במשפט: ״לאלתר לתשובה לאלתר לגאולה״. אך לאחר תקופה 

מסויימת הרבי הפסיק במנהגו זה. מדוע? – כי העניין נפסק.

מה-שאין-כן אצלנו, הרי הרבי לא הפסיק את העניין. הוא התחיל אותו ולא נתן הוראה 
על הפסקה. אילו אכן הבשורה הנפלאה הזו הייתה נחלשת, היה הרבי מוצא את הדרכים 

הנכונות – שבוודאי יש לו אותן – ליידע אותנו על כך.

ללא  כך  סתם  נותרה  לא  הריי״צ  הרבי  בשורתו של  להדגיש שגם  קארף: חשוב  הרב 
השלכה לפועל. כמה וכמה ענייני הגאולה החלו כבר באותה תקופה, כידוע ממאמר הרבי 
מראש-השנה תשכ״ז )קונטרס ר״ה תשנ״ב(, דיבור-המתחיל ״והיה ביום ההוא״, שם מציין 
הרבי שהעניין של תקיעת השופר גדול החל עוד בזמנו של הרבי הריי״צ. וכמו כן אצל 

הרבי בשורת הגאולה שלו כבר הושלמה בכמה וכמה פרטים ועניינים.

הרבי  שאצל  בעוד  המשיח:  מלך  הרבי  לבשורת  הריי״צ  הרבי  בשורת  שונה  בזו  אך 
הריי״צ התבטאה בשורת הגאולה )רק( בהתגלות עניינים רוחניים הקשורים לעניין הגאולה 
בכלל )אבל לא שהם חלק מהגאולה ממש(, הרי שבשורת הרבי כללה התגלות ופעולה של 

כמה וכמה עניינים שהם חלק מהגאולה ממש.

כמו העניין שיש מציאותו של משיח בהתגלות בעולם, ״בחזקת משיח״, התחלת היעוד 
של ״וכתתו חרבותם לאיתים״ על ידי מלך המשיח וכו'. מסיבה זאת לא שייך כאן לדמות 
זו לזו ולומר שכמו שאז לא הייתה הגאולה בפועל כך גם כאן, שכן כאמור, הפעם ענייני 

הגאולה כבר החלו.

תשמ״ז(,  פורים  )בהתוועדות  לזה  התייחס  עצמו  שהרבי  היא  האמת  גינזבורג:  הרב 
הייתה  הרבי  מסקנת  בא.  לא  ועדיין  הריי״צ  הרבי  בשורת  מאז  רב  זמן  שעבר  באומרו 
שהעניין עבר מהרבי לחסידים. לאור זה מובן שכאשר הרבי הודיע לנו את בשורתו היה זה 
לאחר שהוא לקח ב׳׳חשבון" את בשורתו של הרבי הויי״ץ שהתאחרה ובכל זאת הודיע 

על כך.

הזמן הרב שעבר מאז ג׳ תמוז הביא לכך שגדל ״דור חדש״ שלעת-עתה לא זכה 



האמונה והפצתה 94

לראות את הרבי ולשמוע אותו, וגם רבים מאלו שכן ראו ״שוכחים״ וחיים עם הרבי 
פחות מבעבר. מסיבה זאת יש הטוענים: היום הנושא העיקרי הוא התקשרות, פשוט 

להחדיר את המושג של רבי בכלל. האמנם?

הרב קארף: במשך כל השנים ההתקשרות שלנו עם הרבי התבטאה בזה שאנו חיים עמו 
יום-יום, הוא מתפלל איתנו, מתוועד עמנו, מזכה אותנו בחלוקת הדולרים, מדריך ומורה 
לנו את הדרך שעה-שעה. גם כאלו שלא היו סמוכים ממש לד׳ אמות כל מהלך ימי השנה, 
תמיד השתדלו להתעדכן מה שיותר באיזה פרור מידע שרק יכלו לשמוע: תקציר משיחה, 

עדכון על מאורעות מיוחדים וכו' וכו'.

שלנו  ההתקשרות  לנו,  חסר  לעיל  הנזכר  וכל  הרבי  את  לראות  זוכים  לא  שאנו  כיום, 
גם בטוחים בכך –  ועובדים על עצמינו להיות  מתבטאת בעיקר בזה שאנו מאמינים – 

שתיכף ומיד יהיה ״חדש ימינו כקדם״ וביתר-שאת.

הראשוני  העניין  הרי  מעיקרו:  מופרך  ל״משיח״  ״התקשרות״  בין  להפריד  הנסיון 
בהתקשרות הוא להתמסר לעניין שאצל הרבי הוא ה״קאך״ ]=העיסוק בלהט[ העיקרי; 

ולכן, כאשר אצל הרבי ה״קאך״ הוא בנושא משיח, כך חייב להיות אצל מקושריו.

מסיפור  להעיר  יש  לזה  בהקשר 
הריי״צ  הרבי  התוועד  פעם  מעניין: 
תינוקות- חינוך  על  ב״קאך״  ודיבר 

בין  וכו'.  חדרים  בניית  של-בית-רבן, 
איצ׳ה  ר׳  החסיד  נכח  המתוועדים 
בחסידותו  ידוע  שהיה  מתמיד  דער 

ופרישותו.

הרבי  פנה  ההתוועדות  באמצע 
תתעסקו  ״אם  לו:  ואמר  איצ׳ה  לר׳ 
אבל  ״שלי״,  אתם  הרי  בתשב״ר, 
איצ׳ה  להיות  יכולים  אתם  לא,  אם 
אין  אלי  אבל  וכו'(,  ועובד  )=משכיל 
עניין  אומרת,  זאת  שייכות״.  לכם 
התקשרות חייב להיות קשור ב״קאך״ 
בעניין בו לרבי יש ״קאך״ באותו זמן.

במקור  נתבונן  כאשר  קסלמן:  הרב 
את  הבהיר  שהרבי  היכן  הדברים, 

הרב פנחס קארף



95כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

העובדה שעתה ה״שער״ לכל ענייני העבודה היא קבלת פני משיח צדקינו, נראה ברור עד 
כמה טענה זו מושללת:

הרבי קושר את כל העניין בעבודה הכללית של כל הדורות כולם, שתכליתם הוא הבאת 
המשיח, ומבהיר שמזמן כבר התחילו את העבודה ומזמן כבר נמצאים באמצעה ועד שכבר 
סיימו אותה, ולכן – כיון שהגאולה עדיין לא באה בפועל נשאר עדיין משהו, להביא את 

הגאולה.

וה״משהו" הזה שיביא את הגאולה לכל הדורות הוא: ״קבלת פני משיח צדקנו בפועל 
ממש!״. ולכן – לא יתכן שעניין זה יפסיק להיות העיקרי והמרכזי, מאחר שהוא זה שנוגע 

עכשיו בשביל להשלים את העבודה של כל הדורות כולם!

הרב גורארי׳: ניכר ב״טוענים״ שאינם מבינים מה הפירוש שנושא משיח עומד בראש 
סדר העניינים:

אצל הרבי העניין של משיח אינו רק בשורה, כי-אם גם ובעיקר תהליך שהחל. משמעות 
הדבר, שהחל כאן תהליך של משיח, שעתה הכוחות שיש לנו מהרבי הם כוחות נעלים 

הרבה יותר, וממילא הדרישות והתביעות שלו הינם הרבה יותר.

כיום הרבי דורש מעימנו התקשרות נעלית באין ערוך מלפני-כן, על מנת לבצע תפקיד 
באין ערוך נעלה מלפני-כן. תפקיד ששייך ל״משיח׳ס צייטן". יוצא איפוא שהעניין הפנימי 

של משיח הוא תביעה להתקשרות נעלית יותר!

ברור, שרבי  ומשיח.  רבי   – נפרדים  עניינים  בשני  מדובר  לא  לעיל,  דובר  וכפי שכבר 
בעצם עניינו הוא משיח! מה שהתחדש בזמן האחרון הוא, שזכינו להיות בדור השביעי, 
בו הרבי הצליח להמשיך את השכינה עד לעולם הזה הגשמי, עד שיש כעת את היכולת 
להתגלות של הקב״ה בעולם הזה הגשמי. העניין ירד לגדרי העולם, עד שגם על פי נגלה 
פסקו הרבנים גדולי התורה שהרבי הוא בחזקת משיח. זאת אומרת, שהעניין מתלבש גם 

בהלכה בפועל.

כדי  ״רבי״,  המושג  אודות  הצעיר  הדור  את  לחנך  שצריכים  אמת  הן  זאת,  כל  לאור 
להתחיל מן הקל אל הכבד, אבל אי אפשר ואין שום סיבה להתעלם ח״ו מלחנך את הדור 

הצעיר שזכינו כולנו שהרבי הוא משיח בגילוי.

כמובן, שחשוב מאוד לחנך את עצמנו, ואת כל המקבלים ממנו, שנדע מהו משיח, על ידי 
הלימוד בענייני גאולה ומשיח, כולל ובעיקר העניינים המבוארים בתורת החסידות אודות 
הגילויים שנמשכים על ידי מלך המשיח. ובטוחני, שמי שיש לו את ההרגש בזה – יוכל 

ביתר קלות להעביר את ההרגש הפנימי הזה גם לחבריו ומושפעיו.

הרב נחמן שפירא: נניח ויבוא כעת אחד מזקני החסידים שעברו גדוש במסירות-נפש 



האמונה והפצתה 96

ברוסיה, ובהתוועדות חסידים הוא ידבר על הצורך הדחוף והחיוני של מסירות נפש בפועל 
ממש. הוא יחזור על כל הביטויים הנפלאים של הרבי הריי״צ, שכל המקושרים צריכים 
והקומוניסטים  היבסקים  נגד  במלחמה  ממש,  נפש  במסירות  ה׳,  מלחמת  תחת  להתלכד 
הרוצים להעביר את ילדי ישראל על דתם וכו' – בקיצור: ״זמן השיא״ של ההתקשרות 

עכשיו הוא: מלחמה ביבסקציה! – הלזה ״התקשרות״ יקרא?!

ברור ומובן שההתקשרות היא באותם עניינים שהרבי ״קאכן זיך״ בהם עתה. בתקופה 
של הרבי הריי׳׳ץ היה ״קאך״ במסירות-נפש נגד הקומוניסטים, זו הייתה נקודת ההתקשרות 
העומדת בראש סדר היום. אבל כאשר הרבי התחיל בעניין השליחות בכלל, הרי נקודת 

ההתקשרות היא בשליחות.

אילו  תפילין,  במבצע  החל  הרבי  כאשר  גופא:  ובזה 
היה בא מישהו ואומר: אצלי בשליחות לא יהיה כזה דבר, 
הקיימים  המוסדות  בביסוס  ורק  אך  היא  שלי  ההתקשרות 
בחב׳׳ד שעל אתר... – האם הנהגתו תקרא התקשרות?! ודאי 

שלא.

כי ברגע שהרבי פתח במבצע תפילין, וזהו הנושא העומד 
על הפרק – זהו צינור ההתקשרות לכל שאר העניינים.

השליחות  שעבודת  לנו  מבהיר  הרבי  כאשר  ובענייננו: 
להיות חדורים  צריכים  כל העניינים עכשיו  ולכן  נסתיימה, 
בשער של ״קבלת פני משיח צדקנו״, הרי מי שאין לו את 
זה – ברור שאין אצלו ״התקשרות״. זהו צינור שהכל חייב 

לעבור דרכו.

לשלימות העניין נוסיף משל: אחד שהיה ידיד של הרבי לפני שנת תש״י. הרבי אז היה 
חתנא-דבי-נשיאה, ונחשב כמיוחד משאר החסידים. כתוצאה מזה הרגיש אותו אחד קרוב 
לרבי כידיד רגיל. הגיע תש״י, הרבי נהיה ״רבי״, אבל הלה בשלו: אני מכיר את הרבי כידיד, 

וגם עכשיו אמשיך את הקשר באותו אופן שהיה עד עתה. נאמר לו: פעטאח! שוטה! 

פעם, הקשר שלך יכול היה להיות באופן של ידידות, אבל היום, לאחר שהרבי קיבל את 
הנשיאות, הקשר היחידי שיכול להיות לך הוא דווקא באופן שאתה חסיד והוא רבי! ועל 
דרך זה: במהלך השנים גילה הרבי עניינים חדשים ועמוקים, ובמילא, הרבי של היום הוא 
זה שאצלו נושא משיח עומד בראש כל העניינים, ובסופו של התהליך הוא יתגלה כמלך 

המשיח!

הרב בוטמן: התקשרות ומשיח אינם סותרים כלל. העניין של משיח הרי אינו עוד עניין 
משיח  פני  ״קבלת  של  שהעניין  אמר  שהרבי  וכפי  הכל.  של  הפנימי  התוכן  זהו  מסוים. 

דווקא אצל אלו 

שחיים עם העניין 

של משיח, שהרבי 

הוא מלך המשיח 

וכו׳, רואים אצלם 

התקשרות וחיות 

אמיתית עם הרבי 

יותר מכולם! 



97כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

צדקנו״ הוא ה״שער״ שכל העניינים 
צריכים להיות חדורים בו.

מנסיוני  הדברים  את  ואפרט 
צוות  בלוד:  בישיבתנו  האישי 
אכן  מרבה  בישיבתנו  ההשפעה 
לדבר על כל המושג של רבי וחסיד, 
מאחר שרוב ככל התלמידים לא זכו 
לעת-עתה לראות את הרבי, וגם אלו 

שכן זכו היה זה בקטנותם ממש.

כיצד מחנכים אותם? – מדגישים 
שהרבי קשור לכל אחד באופן אישי 
ובענייניו האישיים ביותר. הרבי הוא 

״הכתובת״ שלו לכל נושא ועניין, החל במציאת חברותא ועד לבקשות ״גדולות״ להיות 
למדן בנגלה וחסידות, ״עובד״, ״פנימי״ וכו' וכו'.

הרבי הוא הראש של כולנו, ראש שדואג לכל הפרטים. בתוך ובכלל זה אנו מדגישים 
כי המטרה של הרבי היא ״להביא לימות המשיח״. העצם של כל לימוד, עבודת התפילה, 
שכל  לעיל:  ההוראה שהזכרנו  קיום  בעצם  זהו  משיח.   – הוא  וכדומה,  המעינות  הפצת 

הפעולות יהיו חדורות בקבלת פני משיח צדקינו!

זכורני, שלפני כמה עשורי שנים הקימו את תערוכת החסידות ב״בית שז"ר״ שבכפר 
חב״ד. התערוכה אורגנה על ידי הרב זמרוני ציק, מבית חב״ד בת-ים, שהכין את התוכנית 

ושלח אותה לביקורת של כעשרים עסקני אנ״ש באה״ק.

לכשיפוצו   – מר  קאתי  ״אימתי  גדול  תכנן לשים שלט  הוא  לתערוכה  הכניסה  בשער 
החומר  הובא  כאשר  משיח,  הוא  העניינים  כל  של  שהתכלית  דהיינו  חוצה״,  מעינותיך 
לעיונם של העסקנים העיר כל אחד מהם את הערותיו, ואחד מהם זעם על-כך, ואמר: וכי 
זה מה שהתחנכנו, שכל החסידות היא בשביל משיח?! – איפה כל ההתוועדויות, ניגונים, 

דמעות של עבודה פנימית, ״אתכפיא״, ״זיכוך המדות״, וכו' וכו'.

שנים אחר כך, באמצע שנות הממ״ים, כאשר הרבי כבר הרעיש את העולם בעניין של 
משיח. פגשתי את אותו עסקן ושאלתיו מה הוא אומר על דברים אלו ואלו שנאמרו בשעתו. 

הוא לא זכר בכלל שהדברים נאמרו על ידו)!( וכמובן שלל אותם מכל וכל.

מה הנקודה באפיזודה זאת? – החל מתחילת שנות המ״ם ובעיקר בשנות הנפלאות הרבי 
חידש את העניין של משיח והעמידו בראש כל העניינים. מסיבה זאת – זה צריך להיות 

הרב יוסף יצחק בוטמן



האמונה והפצתה 98

התוכן הפנימי של התקשרות. במובן מסויים, כיום, לעסוק בעניינים של הרבי בלי העניין 
של משיח, זה כמו ללמוד תורה ולשכוח על העיקר – נותן התורה!

הרב גינזבורג: הייתי רוצה להשיב לטוענים בשאלה: באותה תקופה, כאשר הרבי יצא 
במבצע משיח, שאז ״לכל הדעות״ זה היה הנושא המרכזי: האם היה מי שחשב שכעת אם 
נמצא אדם שיש אצלו בעיה בהנחת תפילין, לא נדאג לטפל בנושא מיד? ולאידך – האם 

זה היה מוריד מזה שנושא משיח הוא העומד בראש סדר הדברים?

ברור, שכאשר ישנה בעיה, ובפרט בעיה מרכזית כזו של קשר עם הרבי, יש לתת עליה את 
הדעת ובכובד המשקל המתאים, אבל זה לא סותר שהתכלית והעיקר הוא מבצע משיח!

הרב לנדא: לדעתי אין כאן על מה לדון בכלל, כל עוד שהרבי לא שינה את הקו, שום 
דבר לא יכול להשתנות. הרי הרבי אמר דברים ברורים שהדבר היחידי שנשאר הוא קבלת 
פני משיח צדקנו, אם-כן כיצד יתכן להמיר עניין חשוב ונחוץ זה, הנוגע לגאולה השלימה 

של כל הדורות, באיזשהו דבר אחר?!

ובכלל הייתי מעונין לשאול: הרבי, שמוכר לכולם כאדם כה קדוש, פיקח וחכם, ודאי 
ידע שיעברו כו"כ שנים ואנו ח״ו עדיין לא נתראה עמו. מדוע אם כן ״לא חשב״ על הפרט 

החשוב הזה, ודאג לידע אותנו עליו מראש...

ו״היום״  ״אז״  של  במושגים  החילוק 
נובע  זה  דבר  לחלוטין.  שלילי  הוא 
אומר  שהרבי  מה  בין  ההבדל  מטשטוש 
שנושא  אומר  הרבי  מרגיש.  שאני  למה 
משיח צריך להיות הנושא המרכזי שעומד 
השתנו  שעכשיו  מרגיש  ואני  הפרק,  על 
 – משהו  כאן  השתנה  אכן  אם  העיתים. 

יבוא הרבי ויאמר זאת!

לעיל  בנוגע למה שדובר  הרב קסלמן: 
למה  אומר  הרבי  מה  בין  הטשטוש  על 
שאנו מרגישים, שמעתי בימים האחרונים 

״ווארט״ יפה וחשוב מאחד מחשובי השלוחים: יש כאלו שמתקשרים למה שהרבי אמר, 
ויש כאלו למה שהרבי התכוון לומר...

דהיינו: יש כאלו שפותחים את הספר ומביטים בדברי הרבי הכתובים ומוגהים שחור 
על גבי לבן, לפי זה הם ״חיים״, מתקשרים ומתנהגים בפועל בכל פרט. אחרים, מתחילים 
לחפש כל מיני ״כוונות-פנימיות״ ו״פשט׳לאך״ לפי הרגשת ליבם... שיטה זו הולידה את 

כל ההמצאות על ״תקופה אחרת״ וכיו״ב.

הרב זלמן לנדא



99כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

מהרבנים  לאחד  שבא  משכיל  על  מפורסם,  מעשה  ישנו 
וניסה לשכנעו, שיש ״לשפץ״ את התורה  בדורות הקודמים 
ולהתאימה לאווירת הקידמה השוררת ברחוב. בין לבין הוא 
גם פלט: בטוחני שאם התורה היתה ניתנת בדור זה היא היתה 

נראית אחרת...

ענה לו הרב במשל: היה פעם סוחר שנהג כמנהג הסוחרים 
שנה  מידי  מתקיים  שהיה  ביריד  להשתתף  תקופה  באותה 
נכבד  סכום  ומרוויח  סחורתו  את  מציג  היה  שם  בשנה. 
שהיווה את עיקר רווחיו במהלך השנה. קרה ובאחת השנים 
פסקו  לא  והברקים  הגשמים  מבוץ,  משובשות  הדרכים  היו 

כל  עם  ישאר  גם  ירוויח,  זאת שלא  לבד  ואז,  ליריד,  בזמן  יגיע  לא  והסוחר חשש שמא 
הסחורה ביד.

הגה הסוחר רעיון: הוא סיכם עם עגלון מקומי שיקחנו ליריד ותנאי כפול התנה עמו: 
אם יביא אותו בזמן ליריד, יקבל ממנו פעמיים ושלושה מהסכום הרגיל, אבל אם הסוחר 
יאחר, או-אז לא רק שלא יקבל את משכורתו, אלא אף יאלץ לשלם לו גם את הנזקים של 

הסחורה המיותרת.

שהיו  הדרכים  אך  לדרך,  ויצאו  לתנאי  הסכים  העגלון 
את  איחר  והוא  סיכויו  כל  את  האפיסו  לגמרי  משובשות 
היריד. כאשר תבע ממנו הסוחר לקיים את ההסכם ולשלם לו 
את הנזקים, סירב העגלון בתוקף בטוענו שהוא עשה את כל 

ההשתדלות שיכל ומספיק שהוא לא מרויח מאומה...

את  לקיים  שיש  כצפוי,  פסק,  והלה  לרב  שניהם  הלכו 
דנתוני?!  מהיכן  בתוקף:  ושאל  וויתר  לא  העגלון  ההסכם. 
״עם- שהיה  העגלון,  שאל  התורה.  דין  זהו  הרב:  לו  ענה 

הארץ״ ככל העגלונים: מתי ניתנה התורה הזאת?

ויען הרב: ביום ו׳ בסיון לפני כך וכך אלפי שנים... חשב 
שהתורה  אתה  אומר  נזדעק:  ואחר  רגעים  מספר  העגלון 
אז  החכמה,  מה  וכי  הקיץ;  ימות  באמצע  בסיוון,  ניתנה 
סיים   – בטוחני  למישרין.  הולך  והכל  תקינות  הדרכים 
היא  ניתנת בחורף,  היתה התורה  העגלון כמנצח – שאילו 

הייתה פוסקת אחרת...

על  כאן  שדובר  העניין  כל  כלפי  בכלל,  גינזבורג:  הרב 

החל משנת תשנ״ג, 

כאשר הרבי עודד 

מאות ואלפי פעמים 

את שירת ״יחי 

אדוננו מורנו ורבינו 

מלך המשיח לעולם 

ועד״, שמדגישה 

את העניין שאדוננו 

מורנו ורבינו 

)אדמו״ר( הוא מלך 

המשיח – הרי באופן 

מיידי זה חדר גם 

אצלנו, וזה נעשה 

הקאָך העיקרי

הרב יוסף יצחק קסלמן



האמונה והפצתה 100

התקשרות ומשיח, חשוב להדגיש עובדה ידועה לכל: דווקא אצל אלו שחיים עם העניין 
של משיח, שהרבי הוא מלך המשיח וכו׳, רואים אצלם התקשרות וחיות אמיתית עם הרבי 

יותר מכולם!

במחילה מכבודכם – אבל על סמך מה הקביעה הזאת? 

לכך  אנו מחנכים את תלמידינו  וברורים: כאשר  גינזבורג: הדברים הם פשוטים  הרב 
שהרבי הוא מלך המשיח ותיכף ומיד הוא עומד להתגלות, הרי זה הופך את כל העניין של 
הרבי להווה. לא מדובר ברבי שהיה פעם ורק שעתה הוא ממשיך להשפיע הלאה, כי אם 

רבי שתיכף ומיד נתראה עמו בעינינו.

כאשר מתיחסים אל הרבי כעבר, הרי ממילא הוא נעשה חלילה ״שייך להיסטוריה״)רח״ל(. 
ההבדל בין הרבי לשאר צדיקים ובפרט לשאר רבותינו נשיאינו נעשה מטושטש. הניסים 
שהרבי ממשיך לחולל וכו' וכו' – עדיין אינם מדגישים וממחישים מספיק שהרבי הוא-
הוא נשיא דורנו, עכשיו כמו מקודם. וכי מישהו יעלה על דעתו, שאם אחד יסע לרוסטוב 
ויבקש את ברכתו של הרבי הרש״ב הוא לא יקבל אותה? והאם יש ספק שהברכה תתקיים? 
– והלא ברור ומובן שברכה זאת ודאי תינתן ותתקיים )ובפרט שאין מדובר בסתם צדיק 
אלא על אחד מרבותינו נשיאנו, שגם עתה הם נשיאנו(, אך לאחר כל זה אין זה מגיע לעניין 

של נשיא דורנו.

כיון שבתקופה האחרונה העניין של ״יתבררו ויתלבנו הדברים״ נעשה מוחשי ובגלוי, 
ארשה לעצמי להשתמש בדוגמא ששמעתי לאחרונה:

נפגשו שני בחורים לאחר התוועדות ג׳ בתמוז בישיבותיהם. האחד למד בישיבה בה 
הם  וקיים  חי  ושהרבי  הגאולה  נבואת  של  והעניינים  פרטיו  כל  על  משיח  של  הנושא 
פשוטים וברורים, והשני למד בישיבה בה ה׳קו' בזה עדיין לא מספיק חזק. כדרכם של 
הישיבות  בשתי  שהתקיימו  המיוחדות  מההתוועדויות  רשמים  ביניהם  החליפו  בחורים 

והיו תחת הרושם הכביר מה״פארבריינגען ג׳ 
תמוז״.

דיבר  יותר,  ה״משיחית״  מהישיבה  הבחור 
בפארבריינגען"  ש״אצלנו  על-כך  בהתלהבות 
געקאכט״(  זיך  מען  )״האט  שלם  לילה  דיברו 
המשיח,  מלך  הוא  שהרבי  העובדה  סביב 
– ״משה  יפול ארצה  לא  דבר מדבריו  ששום 
חזר  הוא  גם  חברו  אמת״!  ותורתו  אמת 
ש״אצלנו  וסיפר  מההתוועדות  הרב חיים לוי-יצחק גינזבורגמשולהב 



101כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

התוועדו לילה שלם שצריך לדעת שעל אף שהיה ג׳ תמוז)...( בכל זאת הרבי הוא לא כמו 
הרביים הקודמים, הרבי הוא יותר שלנו...״.

ואם תאמר: וכי מה פגם יש בדברים הללו? התשובה פשוטה: בנוסף לכך שבישיבה 
הראשונה התמקדו רק בעניין חיובי – שבדרך הטבע מביא לשמחה ולעבעדיקייט, ובשניה 
הבליטו גם את העניין השלילי והחסרון כו', דבר שבהכרח גורם לנפילת רוח ומחשבות של 
עצבות – הרי העיקר: עצם העובדה שצריך להתחיל להסביר את החילוק בין הרבי לרביים 

הקודמים, הוא הדבר החמור ביותר.

אוי ואבוי אם צריך להתחיל ״להתוועד״ על כך, במקום שהדבר ייחשב עובדה ומציאות 
תמוז  ״ג׳  אשר  מסר  שמקבל  בחור  אצל  להתפתח  יכול  מה  תחשבו  וברורה.  פשוטה 
בפשיטות״ ו״רבי שלנו״ בהתחדשות... מסיבה זאת חשוב להדגיש כל הזמן את מה שהרבי 
הבהיר שבדור שלנו לא תהיה הסתלקות כמו בדור הקודם והרבי הוא ״שליט״א״ כפשוטו.

ושוב?  שוב  זאת  להדגיש  צריך  למה  אבל  אמר,  הרבי  נכון,  הטוענים:  כאלו  ישנם 
ולא  בהווה  רבי  כאן  יש  הוא ״שליט״א״ ממילא  ברור שהרבי  ברורה: כאשר  והתשובה 

חלילה רבי בהיסטוריה!

בזמן האחרון מרבים לדבר על כך שהרבי הוא מלך המשיח. חסידים רבים החלו 
כותבים  גם  וכך  הרבי  של  הק'  לשמו  המשיח״  ״מלך  התואר  בהוספת  להרבות 
בפדיון-נפש – מה פשר ההנהגה הזו? וכי פעם לא ידעו שהרבי הוא משיח? ולאידך 

– מה בכלל המטרה בזה, הרבי הוא רבי וממילא הוא מלך המשיח!

הרב קארף: החילוק בין פעם והיום הוא ברור: פעם העניין שהרבי הוא מלך המשיח 
היה בגדר ״אמונה״. אמנם הייתה זאת אמונה ודאית, אבל סוף כל סוף, כיון שהרבי לא 
אמר זאת במפורש, הרי היה כאן חלוקה ברורה בין ״אדוננו מורנו ורבינו״ ואפילו ״נשיא 

דורנו״, ובין ״מלך המשיח״.

אם כי, גם פעם היו כאלו שהיה להם ״קאך״ בעניין הזה והדבר היה אצלם בגדר מפורש, 
כמו: ר׳ אברהם פריז, ר׳ בערקה חן ועוד, והם אכן כבר אז היו כותבים מכתבים לרבי עם 

התואר ״מלך המשיח״.

אולם מאז שהרבי החל לדבר על כך בגלוי, החל משמחת תורה תשמ״ו, ובעיקר בתקופה 
ניסן, שהחל להתבטא פעמים רבות על ״משיח שבדור״, הרי כיוון שיצא  שלאחרי כ״ח 

״מפורש״ מפי המלך, גם אנו משתמשים בביטוי הזה.

הרב גורארי׳: כאמור לעיל, העניין שהרבי הוא מלך המשיח היא רמה אחרת בהתקשרות 
אשר  ״כל  ורחבות:  גדולות  תביעות   – בבד  ובד  יותר  הרבה  נעלים  כוחות  הכוללת 
זו באה  הוא מלך המשיח בתקופת משיח  מובן שההדגשה שהרבי  ביכולתכם״. ממילא 



האמונה והפצתה 102

להדגיש את הנקודה שכיום ההתקשרות שלנו לרבי היא לא רק ברמה של ״אדוננו מורנו 
ורבינו״ כי אם גם של ״מלך המשיח״.

הרב שפירא: כפי שהודגש לעיל, התקשרות פירושה שבדבר שהרבי ״קאכן זיך״ חסידים 
״קאכן זיך״ גם כן. בהתאם לזה, כאשר רואים שהרבי החל מזכיר בתמידיות שנשיא דורנו 
הוא משיח שבדור, גם ״אנן חסידים נענה אבתרי׳״, וכפי שמפורש בהערה לשיחת שבת 

פרשת תזריע-מצורע תנש״א.

בשנים הראשונות הרבי כמעט וכלל לא הזכיר את עניין 
זהותו של מלך המשיח, למעט בשיחת פרשת נשא תש״כ 
שהרבי דיבר על זה שכאשר הרבי הריי״צ יצא ב״קול-

קורא״ על משיח מיד החלו החסידים לומר שהוא-הוא, 
וכן היו עוד איזכורים בודדים במשך השנים, אך מלבד 

זאת לא הורחב העניין.

לראש  בכלל  משיח  נושא  את  העלה  כשהרבי  ברם, 
סדרהעניינים והחל מדבר על ביאתו כדבר מוחשי, החל 
שנשיא  הנקודה  את  להדגיש  הפעם,  ועוד  פעם  הרבי, 

דורנו הוא משיח שבדור.

הרבי  כאשר  תשנ״ג,  משנת  החל  העיקרים:  ועיקר 
עודד מאות ואלפי פעמים את שירת ״יחי אדוננו מורנו 
ורבינו מלך המשיח לעולם ועד״, שמדגישה את העניין 
שאדוננו מורנו ורבינו )אדמו״ר( הוא מלך המשיח – הרי 
באופן מיידי זה חדר גם אצלנו, וזה נעשה הקאָך העיקרי. 
כאשר החל הרבי לעודד בגלוי את שירת ״יחי אדוננו״ 

ישבנו באסיפה, חברי ״ועד 

השאלה  פרטי  את  שוב  להזכיר  המקום  כאן  לא 
והתשובה שהמחישו עד כמה הרבי לא רואה בזה בעיה ומקבל את זה, אבל די לנו להזכיר 
את זה שהרבי אכן הסכים לכך. יוצא אם כן שהרבי רואה צורך להציג את עצמו לא רק 

כאדמו״ר, כי אם גם כמלך המשיח – האם אנחנו לא נתנהג כך?!

לגבי ההסבר והתוכן הפנימי של העניין, הרי ישנם כאן כמה וכמה עניינים:

יותר  דרושה  הרי  המשיח  במלך  מדובר  שכאשר  שהוזכר,  כפי  הוא  הראשון  העניין 
התקשרות ויותר התבטלות, בהתאם לעניינים היותר נעלים שנפעלים. וכמו שרואים בחוש 
שהדרישות של הרבי היום הם יותר מתמיד. יש העלם והסתר גדול של סוף זמן הגלות 

וצריך כוחות של מלך המשיח להתגבר עליהם.

זאת אומרת, שהרבי 
אומר כאן דברים 
ברורים: הדבר הכי 
כללי ביהדות, הוא 
לקבל פני משיח 
צדקנו, כדי שהמשיח 
שבדור, שכבר 
התחיל בשליחותו, 
יוכל להוציא את 
בני ישראל מהגלות. 
במילים אחרות: כל 
העבודה כיום צריכה 
להיות חדורה בעניין 
זהותו של משיח!



103כינוס התמימים / ז' תשרי ה'תשע"ג

נוסף על כך, הרי זה פשוט מדגיש את העניין שהרבי עוד רגע מתגלה, שהרי הוא מלך 
המשיח ש״הנה זה בא״ ומעורר אותנו להתכונן כראוי לבואו. ועוד וגם הוא פרט חשוב: 
דווקא מאחר ויש לכך התנגדות כה רבה רואים עד כמה יש צורך להדגיש שוב ושוב שזוהי 

״תורת משה אמת״.

הרב גינזבורג: התשובה לכך טמונה בשיחה האחרונה של כינוס-השלוחים, בה הרבי 
מלך המשיח מתווה את קו השליחות הכללי לזמן הקרוב. לשלימות העניין ארשה לעצמי 
לצטט מהשיחה מילה במילה )ההדגשות אינן במקור(: ״החידוש שניתוסף בזמן האחרון 
. שזהו   . לקבל פני משיח צדקנו בגאולה האמיתית והשלימה  בעבודת השליחות הוא: 
חידוש כללי ועיקרי שאינו רק פרט או כלל בשליחות, אלא עניין כללי ועיקרי ביותר, ועד 
שהוא העניין הכי כללי ביהדות – הכנה לביאת משיח צדקנו – שכולל את כל הנקודות 

והפרטים של עבודת השליחות,

.. מכיון שהשלוחים כבר הגיעו מזמן לאחרי מילוי התחלת עבודת השליחות בהפצת 
התורה והיהדות והפצת המעינות חוצה ומזמן לאחרי אמצע עבודת השליחות עד שכבר 
סיימו את השליחות ואעפ״כ עדיין לא באה בפועל ממש הגאולה האמיתית והשלימה – 

צריך לומר שעדיין נשאר משהו לעשות כדי להביא את הגאולה בפועל.

והוא: על פי הידוע ש״בכל דור ודור נולד אחד מזרע יהודה שהוא ראוי להיות משיח 
ועל  וישלחו״,  ה׳  אליו  יגלה  הזמן  וכשיגיע  גואל  להיות  מצדקתו  הראוי  ״א׳  לישראל״, 
היחיד  והמשיח  שבדורנו  היחיד  השליח   – דורנו  נשיא  אדמו״ר  מו״ח  כ״ק  הודעת  פי 
שמתחיל להתקיים ה״שלח נא ביד  – שכבר סיימו את כל העבודה, הרי מובן  שבדורנו 
עכשיו  שנשאר  היחידי  שהדבר  מובן  ומזה  אדמו״ר.  מו״ח  כ״ק  של  השליחות  תשלח" 
לקיים את  כדי שיוכל  בפועל ממש,  צדקנו  פני משיח  לקבל   – הוא  בעבודת השליחות 

שליחותו בפועל ולהוציא את כל ישראל מהגלות!״.

זאת אומרת, שהרבי אומר כאן דברים ברורים: הדבר הכי כללי ביהדות, הוא לקבל פני 
משיח צדקנו, כדי שהמשיח שבדור, שכבר התחיל בשליחותו, יוכל להוציא את בני ישראל 
מהגלות. במילים אחרות: כל העבודה כיום צריכה להיות חדורה בעניין זהותו של משיח!

הרב בוטמן: שאלה זאת אפשר לחלק לשניים: א. מדוע רק בזמן האחרון ״התעוררו״ 
להדגיש את העניין שהרבי הוא משיח. ב. למה חשוב לנו להדגיש שהרבי הוא משיח.

התשובה לשאלה הראשונה היא כפי שהסבירו לעיל בארוכה, שכיום, כשאנו עומדים על 
סף הגאולה, הרי ממילא הפרט שהרבי הוא מלך המשיח התחיל להיות יותר ריאלי וממילא 

יותר מודגש, ועוד והוא העיקר שכך רואים בהנהגת הרבי עצמו!

דוגמא לעניין זה אפשר לקחת ממה שהוזכר לעיל מהתוועדות פורים תש״כ, שם סיפר 
הרבי שכאשר יצא הרבי הריי״צ בבשורת ״לאלתר לתשובה לאלתר לגאולה״, מיד החלו 



האמונה והפצתה 104

החסידים לדבר על כך שהוא-הוא. זאת אומרת: עצם הדיבור על משיח כדבר מוחשי מיד 
מעורר את הדיבור אודות זהותו של מלך המשיח.

לגבי השאלה השניה, ״מדוע חשוב להדגיש שהרבי הוא מלך המשיח, הרי העיקר שהוא 
הרבי ומה נוגע לנו שהרבי משיח״, אני בהחלט מבין את השואל בשאלתו: מה אני צריך 

להדגיש שהרבי הוא משיח, העיקר אצלי שהוא הרבי.

כנראה שאצל השואל כך, גם העניין של ״נשיא דורנו״ לא כל כך חשוב – מאחר ואם 
ההסתכלות על הרבי והיחס אליו הוא כפי מה שאני ״מרוויח״ מהרבי, שהרבי אומר לי 
שיחות, שהרבי נותן לי דולרים וכדומה, הרי זה ברור שכל העניין שהוא מלך המשיח לא 
תופס אצלו בכלל מקום. יתירה מזה, הוא רק מפריע. המושג של רבי מבטא שייכות פרטית 
לחסידים, והמושג של נשיא הדור, ובפרט משיח צדקנו, מדבר על כלל הדור ועד לכלל 

הדורות כולם.

אבל אם ההסתכלות שלנו על רבי, היא כפי שהרבי רואה את הדברים, הרי הרבי מדגיש 
תמיד שרבי הוא נשיא הדור והוא עניין של גילוי היחידה אצל בני ישראל, שזה עניינו של 

משיח.

ממילא, כאשר מגיע שלב כזה בו העניין הנעלה של משיח מתגלה אצל הרבי בפועל, 
הרי ברור שהוא הופך להיות חשוב ומודגש. של משיח. ממילא, כאשר מגיע שלב כזה בו 
העניין הנעלה של משיח מתגלה אצל הרבי בפועל, הרי ברור שהוא הופך להיות חשוב 

ומודגש.



לזכות 

כ"ק אדמו"ר שליט"א
מלך המשיח

לזירוז התגלותו המיידית לעין כל 

בגאולה האמיתית והשלימה

יחי אדוננו מורנו ורבינו מלך המשיח לעולם ועד!




